
612

Foreign Language Teaching	         Volume 45, Number 6, 2018 	 Чуждоезиково обучение

КУЛЬТУРНЫЙ ОБЛИК СЛОВА:  
О СОСТАВЛЯЮЩИХ 

ЛИНГВОКУЛЬТУРНОГО УРОВНЯ

Григорий Токарев
Тульский государственный  

педагогический университет им. Л.Н. Толстого

Резюме. В статье рассмотрены составляющие лингвокультурного уровня. 
Результатом интеракции языка и культуры становится специфическая семи-
отическая система. Знаки языка получают новую семиотическую функцию, 
становясь элементами культуры. К ним относятся базовые метафоры, симво-
лы, эталоны, меры, прецедентные имена, безденотатные единицы, обереги. 
Интегральными признаками семантики элементов лингвокультурного уровня 
являются антропоцентризм, прототипичность, образность. 

Keywords: language; culture; sign; semantics; mentality; metaphor; symbol; 
standard

В этой статье пойдёт речь о явлениях, которые существуют во всех лингво-
культурах, то есть о так называемых культурных универсалиях. Специфиче-
скую сторону данных явлений представляет, прежде всего, образ и его ин-
терпретация, а также национальная концептосфера, которая находит своё 
выражение данным способом.

Культура, как система мировосприятия и миропонимания народа, 
(Teliya, 1996) может использовать естественный язык в качестве материа-
ла, из которого она созидает особые знаки. Они формируют промежуточ-
ную между языком и культурой, лингвокультурную систему. Идея суще-
ствования промежуточных знаковых систем принадлежит Ю.С. Степанову. 
В них роль плана выражения может брать на себя одна из смежных систем 
(Stepanov, 1971: 92]. Идея существования промежуточной лингвокультур-
ной системы принадлежит В.Н. Телия (1996). Элементы духовной куль-
туры получают репрезентацию уже готовыми лингвистическими знаками. 
Тем самым языковая система берёт на себя функцию плана выражения 
для системы культуры. Слова, фразеологизмы получают новую знаковую 
функцию – быть элементом культуры.  

Language and Culture
Език и култура



613

Культурный облик слова: о составляющих...

Лингвокультурная система представляет собой один из видов материаль-
ной культуры, отражающей архетипы, культурные концепты, установки, сте-
реотипы, представления и др. Следуя идеям В. фон Гумбольдта, Э. Сепира, 
Б. Уорфа, любой язык формирует свою лингвокультуру. Языковые единицы 
наделяются особой ценностью, номинативная функция трансформируется в 
когнитивно-куммулирующую, поскольку данные знаки соотносятся с куль-
турно значимым миром идей, а не предметов. Новая функция знака стано-
вится причиной появления новой семантики, которая может опираться на 
образ, положенный в основу номинации, на коннотации. Образ отражает на-
циональное видение мира, культурную интерпретацию явления. На основе 
коннотаций может формироваться денотативно-сигнификатиное содержание 
лингвокультурной единицы. Лингвокультурные единицы репрезентируют 
наивную картину мира, отражая тот инструментарий, которым пользуется 
лингвокультуная общность в процессе познания действительности и переда-
чи обыденных знаний другим поколениям: наиболее важные смыслы, модели 
поведения, стандартные мнения и др. 

Желая отличить привычные символы, эталоны, меры от лингвокультур-
ных, В.Н. Телия предложила добавить к названиям данных явлений пристав-
ку квази-: квазисимволы, квазиэталоны, квазимеры.  

Для лингвокультурных единиц особенно актуален функциональный аспект 
классификации. С точки зрения функций можно выделить лингвокультурные 
единицы с информирующей (квазиэталоны, квазимеры, номинации бездено-
татных понятий) и регулирующей (квазисимволы, языковые обереги) функ-
циями. Интенция первой группы заключается в сообщении культурно марки-
рованной информации, второй – в моделировании поведения.

Рассмотрим основные виды лингвокультурных единиц. 
Квазиэталоны – знаки, отражающие представления о стандартах свойств и 

качеств человека. Например, лиса – хитрый человек, тумба – грузный чело-
век, огонь – проворный, бойкий человек. При всей динамичности культурного 
процесса квазиэталоны остаются наиболее стабильной частью лингвокульту-
ры. Они обобщают и организуют стереотипы, отражают доминанты языковой 
интерпретации тех или иных аспектов действительности, закрепляют наблю-
дения, которые стали житейскими правилами. Квазиэталоны наиболее точно 
и ёмко отражают особенности национального характера.

Процессы эталонизации, символизации связаны с активной работой кол-
лективного сознания, отражающего генезис культуры. Так, верования христи-
ан в то, что голубь является воплощением Духа Господа, приписывание этой 
птице ряда прогностических, оберегающих функций привели к ценностной 
маркированности данного объекта. У слова голубица ‘самка голубя’ стали 
формироваться культурные коннотации ‘святость’, ‘непорочность’, ‘боже-
ственность’. Образ голубицы стал формой для стереотипа целомудренного, 



614

Григорий Токарев

невинного человека. Формирование семантики квазиэталона осуществляется 
путём сцепки культурной коннотации с содержанием стереотипа. Названные 
коннотации слова голубица соединяются с стереотипом святого, непорочного 
человека; слово становится квазиэталоном. В основе большинства квазиэта-
лонов лежит сходство. К основным матрицам переноса можно отнести сле-
дующие: 

– сходство деятельности, функции (автомат ‘кто-л. действующий бессоз-
нательно, безостановочно, с механической точностью’, акула ‘эксплуататор, 
хищнически пользующийся чужим трудом и имуществом’);

– сходство внешнего вида (веник ‘растрёпанный человек’, кочерга ‘старик 
или старуха’);

– сходство восприятия (картина ‘вызывающий восхищение, удивление 
своим видом, красотой человек’,кипяток ‘вспыльчивый человек’). 

Квазиэталоны отражают компрессированные ценности человеческого со-
знания, типичные представления о тех или иных явлениях действительности. 
Квазиэталоны первыми приходят на ум при ответе на вопросы типа: «Как на-
зывается человек, обладающий качествами.., свойствами.., делающий что-ли-
бо?» Главное же, квазиэталоны соотносятся с стереотипами – стандартными 
мнениями о чём-либо. На этом основании можно предположить, что они ре-
презентируют прототипы. 

Формирование того или иного квазиэталона, репрезентирующего прото-
тип категории, опирается на практический опыт, наблюдения человека за дей-
ствительностью либо на архетипические представления, априорно передаю-
щиеся от поколения к поколению. Так, наблюдения за поведением птиц легли 
в основу формирования прототипов рано или поздно встающего или ложа-
щегося спать человека и вербализации их квазиэталонами жаворонок, сова.

Прототипический характер квазиэталонов подтверждается рядом их функ-
циональных, номинативных характеристик. Во-первых, квазиэталоны частот-
ны в речи носителей языка. Они широко используются в различных речевых 
жанрах (особенно в прецедентных текстах), выступают в качестве назва-
ний произведений, что свидетельствует об их текстообразующих функциях. 
Во-вторых, квазиэталоны обладают высоким продуцирующим потенциалом. 
Они часто выступают в роли ономасиологической основы при образовании 
слов и устойчивых единиц. Ср.: попугай → попугайничать, обезьяна → обе-
зьянничать. Волк → не за то волка бьют, что сер, а за то, что овцу съел; 
волка ноги кормят; с волками жить по-волчьи выть. Ворона → ворона в пав-
линьих перьях, белая ворона, ни пава ни ворона.

Квазиэталоны русского языка, отражая стандарты качеств человека, объ-
ективируют ценности русского народа, вербализируют систему императивов, 
направленных на человека, создавая его идеальный образ, фиксируя норму. 
Языковое сознание любого народа реагирует прежде всего на отступления 



615

Культурный облик слова: о составляющих...

от нормы, поэтому внутренние формы квазиэталонов фиксируют стандарты 
хорошего или плохого. Как правило, объективируются в большей степени не-
гативные стереотипы. 

При определении эталона человека важно учитывать, какие ментальные 
аспекты подвергаются номинации, а также плотность номинаций. Наиболее 
важными аспектами в человеке для русского языкового сознания оказывают-
ся следующие: 

– деятельностные характеристики (человек и его практики);
– социальные характеристики и отношения (отношения человека к дру-

гим людям);
– внешность. (Характеристики расположены по степени убывания). 
Менее значимыми являются интеллектуальные качества (знания, опыт), 

возраст, нравственная характеристика; психические свойства и ряд других. 
Отсюда следует первый вывод: важным для русских людей является то, как 
человек проявляет себя в различных видах практик. Эта сторона жизни оце-
нивается наиболее строго. Для русских показательна социальная значимость, 
адекватность обществу, что связано с коллективизмом, соборным укладом 
жизни. Важными являются физиологические, внешние характеристики чело-
века. Отметим, что они разноаспектны, что обусловливает большое количе-
ственное значение в этой группе. 

Семантика квазиэталонов русского человека отражает стандарты русского 
характера. Человек должен быть трудолюбивым, здоровым, сильным, считать-
ся с законом, не противопоставлять себя обществу, быть смелым, спокойным, 
жизнерадостным, воспитанным, честным, вежливым, доброжелательным, 
гуманным, добрым, нравственным, умным. Идеальный человек имеет сред-
ний доход. Он должен иметь невыделяющиеся черты лица, обладать хорошим 
зрением и слухом, быть стройным и иметь средний рост, быть опрятным. Как 
видим, особое внимание уделяется тому, как человек проявляет себя в раз-
личных видах деятельности, при общении с другими людьми. Отклонения 
от нормы объективируются квазиэталонами, фиксирующими антистандарты 
русского человека. В мужчине русское языковое сознание выделяет параметр 
физической силы, опыта, смелости, социальной значимости. В женщине – 
внешней привлекательности, молчаливости, доброты, сноровки. 

Каждая лингвокультура формирует свои квазиэталоны. Так, в арабской 
лингвокультуре утка – симпатичная девушка, верблюдица – высокая красивая 
женщина, орёл – прожорливый человек; В турецкой: эталон прожорливого че-
ловека – медведь, жадного – кит. Во вьтнамской: мыльница – эталон толстой 
женщины, утка – медлительного человека, куропатка – подвижного, лиса – 
коварного, жадного, черепаха – мудрого, сильного, старого, медлительного 
человека, львица – ревнивой женщины, корова – глупого человека. В русской 
лингвокультуре эталоном жестокости выступает волк, а в чешской ‒ воронё-



616

Григорий Токарев

нок.Эталоном изворотливости у русских является уж, у немцев ‒ кошка, у ан-
гличан ‒ грач. При этом надо заметить, что в некоторых языках квазиэталоны 
совпадают: ягнёнок ‒ эталон кротости, пчела и муравей – эталон трудолюбия.

Квазимеры – знаки, указывающие на наивные эталоны измерения различ-
ных явлений действительности. Например, до зелёного змея ‘опьянеть до гал-
люцинаций, нервного расстройства’, за тридевять земель ‘очень далеко’. 

Данный тип единиц наиболее ярко демонстрирует разницу между наивной 
и научной картиной мира. Окружающую действительность научно человек 
измеряет в метрах, литрах, килограммах, часах и др. Степень древних единиц 
измерения была более прагматичной: она позволяла человеку мерить тем, чем 
он располагал всегда: пядь, локоть, сажень. 

Квазимеры отражают высокую степень прагматизма. Образ человека 
является наиболее продуктивным для образования стереотипов меры явле-
ний. Характерно, что для языкового сознания наиболее важным становится 
внешний облик человека, все его «этажи»: с головы до пят, по самые уши, до 
корней волос, до ушей, до девятой пуговицы, по макушку, головой выше, до 
пят. Образы, связанные с частями тела человека, помогают охарактеризовать 
многообразные внутренние, «не доступные взору» процессы: до костей, за 
обе щеки, семь потов сошло, во весь дух, на бровях, ни в одном глазу, боль-
шого сердца, от пуза. Ментальная рефлексия над элементами человеческой 
субстанции формирует стандарты меры усилия, пространства, времени и др.: 
малой кровью, семимильными шагами,  рукой подать, на волоску, под боком, 
на соплях, до седин, до зубов, в голос, как на ладони.   

Наивные меры, квазимеры, приблизительны. Ср: в три дуги ‘очень низко’. Ука-
занное свойство этих единиц ярко проявляет себя в переосмыслении научных эта-
лонов. Ср.: за версту означает ‘неблизко’, а не конкретное расстояние в 1066,8 м. 

Процесс научного измерения происходит путём соотнесения с эталоном 
меры. Идентичен процесс измерения в наивной картине мира. Эталоном здесь 
выступают внутренние формы вербальных единиц. Так, эталоном быстроты 
протекания процесса является брожение дрожжей – как на дрожжах. Это оз-
начает, что для квазимер существенно обладать живой внутренней формой. 

Семантика квазимер предполагает допустимость вопросов: сколько, в ка-
кой мере, степени. Очевидно, что для квазимеры характерен интенсивный 
компонент значения.

Материальная оболочка знака культуры определяет особенности его упо-
требления, сочетаемости. Так, мера количества, объёма может быть обозна-
чена следующим образом: с хвостом, по макушку, под завязку. Ясно, что 
приведённые меры могут характеризовать разные объекты, хотя имеют инва-
риантное значение ‘что-либо в избытке’. 

Квазимера связана с понятием нормы. Так, квазимера на булавки ‘на мел-
кие расходы’ указывает, что данная сумма небольшая, меньше стандарта, нор-



617

Культурный облик слова: о составляющих...

мы среднего. В то же время квазимера может выражать оценку: на один зуб 
– это не только указание на маленькую массу, несоответствие норме, но и 
отрицательную оценку данной меры. 

Квазимеры используют образы всех культурных кодов:
– биоморфного (воробью по колено);
– фетишного (ни в какие ворота);
– пространственного (до дна); 
– мифологического (во дни царя гороха); 
– временного (дни и ночи); 
– антропоморфного (рукой достать) и др.
Наиболее продуктивными вербализованными мерами стали: соринка, бы-

лочка, крошка, капля, иголка, копейка, грязь, волос, рука, глаз, золото. 
Стандартизуются также представления о разнообразных процессах: как 

вымело, под завязку, за семь вёрст киселя хлебать, пушечный выстрел, пруд 
пруди, на свалку, как в аптеке, хоть ножом режь, кашей не корми, из пушки 
не прошибёшь, ни в какие ворота не лезет, лучше в реку, хоть в петлю зале-
зай. Большинство из них связано с обыденными повседневными практиками 
человека. Скрипт той или иной ситуации закреплялся за определённой мерой 
положения дел. 

Квазимеры образуют своеобразные линейки, ряды единиц, обозначающих 
различную степень чего-либо. Например, русская языковая картина мира от-
ражает около 10 степеней пьянства. Образные основания единиц указывают 
на последствия опьянения: невозможность твёрдо держаться на ногах, чётко 
видеть, говорить, что-либо делать. Семантика единиц не позволяет опреде-
лить точную градацию усиления признака. Можно выделить низкую степень 
опьянения (под шофе), среднюю (под балдой), высокую (как сапожник, как 
зюзя, лыка не вяжет, ни в одном глазу), очень высокую (как стелька, на бро-
вях, до зелёного змея, до чёртиков). Как видно из примеров, маркируется пре-
жде всего высокая и очень высокая степень. 

Мера проявления признака может представлять его со знаком плюс и минус. 
Причём симметрия относительно нулевой точки (нормы) может отсутствовать. 
Так, мера присутствия, существования чего-л. в большей степени представ-
лена отрицательными значениями, указывающими на отсутствие чего-либо: 
ни шиша, ни уха ни рыла, ни соринки, ни былочки ни поживочки, не бог весть 
сколько, ни лысого беса, ни рожна. Номинаций со значением присутствия в до-
статочном количестве немного: до хрена, бог не обидел. Данный факт наглядно 
демонстрирует универсалию репрезентировать отступления от нормы.   

Определим круг явлений, которые пытается измерить русское сознание. 
1. Коммуникация и её особенности (в три этажа, на два слова). 
2. Воздействие чего-либо на человека (по самые уши, от головы до пят, 

до корней волос). 



618

Григорий Токарев

3. Затрачиваемые усилия (семь потов сошло, на полную железку, со дна 
моря, и хвост и в гриву). 

4. Мера присутствия / существования (ни шиша, ни соринки, бог не обидел). 
5. Мера финансовых расходов (на булавки, грести лопатой, за копейки).
6. Мера алкогольного опьянения (под шофе, на бровях, как зюзя). 
7. Пространственная характеристика (под рукой, бок о бок, в трёх шагах).
8. Мера перемещения (семимильными шагами, как черепаха). 
9. Характеристика объёма, вместительности (с хвостом, не резиновый). 
10. Мера восприятия (одним глазом, на глаз, как на ладони, краем глаз).
11. Мера силы голоса (в голос, как резанный). 
Кроме этого, можно выделить большое количество аспектов, которые 

представлены 1 – 2 номинациями. Например, внешние качества (как на вы-
ставку), чистота (как стёклышко).

Квазимеры отражают особенности национального мироощущения: вни-
мательность русского человека как к внешнему, так и к внутреннему миру. 
Безусловно, большинство квазимер сформировалось в обыденной среде: де-
шевле пареной репы, как горькая редька, седьмая вода на киселе ‒ и отражает 
культурные сюжеты, связанные с национально маркированными артефакта-
ми. Однако некоторые из них вобрали в себя мифологические представления: 
бог не обидел, ни лысого беса, с Адама и Евы, во дни царя Гороха, до чёртиков,  
как у Бога за пазухой, за тридевять земель, куда ворон костей не заносил. В 
семантике квазимер находим отражение представлений об устройстве мира: 
Земля имеет края (хоть на край Земли), время трудовой человек измерял дви-
жением солнца (от зари до зари, ни зимой ни летом), регулирующего нача-
ло и окончание работы. Специфичной чертой характера является ироничное 
отношение к действительности: не баран начихал, с хвостом, на воробьиный 
скок, кот наплакал, как на собаке, как корове седло, воробью по колено.  

Безденотатные единицы – знаки, которые называют несуществующие яв-
ления действительности: ковёр-самолёт, волшебная палочка и др. 

Если опираться на терминологию фольклора, эти единицы репрезентиру-
ют факты волшебного, фантастического мира. Основным источником безде-
нотатной лексики является волшебная сказка. 

Семантическая специфика данных единиц состоит в том, что в их зна-
чении доминирует сема функциональности. Они обозначают объекты, 
которые наделены способностью оказывать положительное или отрица-
тельное влияние. Отсюда ярко выраженный оценочный компонент их зна-
чения, который становится мотивирующей платформой для употребления 
этих единиц в неосновном, переносном значении, за пределами фольклор-
ного текста. Например, волшебное кольцо‒ предмет, при помощи которого 
герои вызывают помощников, выполняющих любые задания. «То кольцо 
не простое; если перекинуть его с руки на руку – тотчас двенадцать мо-



619

Культурный облик слова: о составляющих...

лодцев явятся, и что им не будет приказано, всё за единою ночь сделают» 
(«Волшебное кольцо»). Очевидно, что данный предмет оценивается поло-
жительно, что находит прямое отражение в значении единицы. Бездено-
татные единицы не вступают в отношения тождества или оппозиции, что 
свойственно другим знакам лингвокультуры. 

Большинство безденотатных явлений представляет собой переосмысле-
ние, наделение волшебными функциями обычных явлений действительности. 
Например, клубок или мячик, который показывает дорогу («На, возьми клу-
бочек, пусти перед собою; куда клубочек покатится, туда и коня управляй» 
(«Иван-Царевич и Белый Полянин»). «Потом взяла клубочек, покатила по 
дороге и наказала вслед за ним идти, куда клубочек покатится, туда и путь 
держи!» («Пёрышко Финиста ясна сокола»)), дудочка, которая вызывает по-
мощников («Глядь ‒ на окне лежит дудочка. Взял ее в руки. «Дай, ‒ говорит, 
‒ поиграю от скуки». Только свистнул ‒ выскакивают хромой да кривой…» 
(«Три царства – медное, серебряное и золотое»).

Выбор единицы, на базе которой формируется безденотатное слово, обу-
словлен обыденными представлениями, закреплёнными за предметом. Так, 
зеркало было связано с представлениями о потустороннем мире. 

По всей вероятности, данные единицы отражали те чаяния русского наро-
да, многие из которых стали возможными в современной жизни: быстрое пе-
редвижение, навигация, удобное и простое совершение различных действий. 
Безденотатные единицы отражают, с одной стороны, специфику быта, с дру-
гой – являются универсальными. Иные культуры активно заимствуют безде-
нотатные единицы русской лингвокультуры. 

Безденотатные слова могут быть классифицированы в зависимости от ба-
зового образа, положенного в их основу и связанного с тем или иным куль-
турным кодом. Отметим, что преобладают образы фетишного, анимического 
и биоморфного кода. Так, одной из популярных безденотатных единиц ани-
мического кода является живая и мёртвая вода. «На третий день ворон приле-
тел и принёс с собой два пузырька: в одном – живая вода, в другом – мёртвая, 
и отдал те пузырьки серому волку» («Сказка об Иван-царевиче, жар-птице и о 
сером волке») «– Отпустите меня, сильномогучие богатыри» Я вам покажу, 
где мёртвая и живая вода» («Безногий и безрукий богатыри») .«Ворон поле-
тел и принёс мёртвой и живой воды» («Чудесная рубашка»).

Средством, подчёркивающим волшебную силу предмета, является опре-
деление: шапка-невидимка, сапоги-скороходы, волшебное кольцо, золотая 
рыбка, серебряное веретено и др., которое указывает на необычную функцию 
предмета или его ценность.

Безденотатные единицы представляют немногочисленную группу явлений 
лингвокультурного уровня по сравнению с другими классами квазисимволов, 
казиэталонов, квазимер и др. Однако их живая внутренняя форма и функци-



620

Григорий Токарев

онирование в рамках прецедентных текстов обусловливает высокую значи-
мость в пространстве лингвокультуры.  

Языковые обереги – знаки, которые выполняют защитную функцию. Сво-
еобразными оберегами являются этикетные выражения, а точнее, образы, 
которые лежат в их основе. Так, образное основание русского приветствия 
здравствуйте отражает пожелание здоровья, благодарности; спасибо – со-
держит просьбу к Всевышнему о спасении.  

Лингвокультурные обереги в высокой степени прагматичны, ориентирова-
ны на ту или иную ситуацию, являются своеобразным ответом на «неудобный 
стимул». Обереги акциональны, отражают свёрнутую программу действий. В 
лаконичном ответе воспроизводится прототипическая картина той или иной 
ситуации, в то же время говорящий снимает с себя бремя ответа: жизнь как 
русские горки: закроешь глаза – страшно, откроешь – тошно. В основе боль-
шинства из них лежит квазистереотип, ритуализирующий ту или иную жиз-
ненную практику: житьё как попадье за попом, как в самолёте: всех мутит, 
а не выйдешь, как в сказке: чем дальше, тем страшнее, как на пизанской баш-
не: скоро пизанемся, как на корабле: тошнит, а плыть надо, как на пароходе: 
горизонты широкие и земли не видать. 

Обереги могут не отражать прямой оценки чего-либо, при этом в косвен-
ной форме всегда оценочно маркируют стимул, рассматривают его как нечто 
нежелательное, способное принести человеку что-либо плохое. Нередко обе-
реги, ввиду неопределённой семантики, обладают амбивалентной оценкой: 
полный абзац ‘очень хорошо / очень плохо’. 

Обереги императивны: они не допускают проникновения чужого в личное 
пространство человека. Данные единицы могут быть классифицированы по 
нескольким основаниям.  

Во-первых, по стимулу, который воспринимается культурно-языковым со-
знанием как несущий в себе угрозу. В словаре ответных реплик В.Т. Бондарен-
ко к таким стимулам относятся вопросы: где? куда? откуда? когда? как дела? 
как жизнь? кто? как зовут? пожелание здоровья или вопрос о нём. Таким обра-
зом, русское языковое сознание демонстрирует уход от открытой презентации 
субъекта и обстоятельств действий, отражает опасения по поводу времени и 
места осуществления, даёт сдержанную оценку положению дел, в том числе 
здоровью человека. Общая культурно-коммуникативная стратегия сводится к 
неопределённому или негативному представлению положений дел. Это означа-
ет, что языковая личность внутренне довольна ситуацией либо смирилась с ней 
и накладывает табу на экспликацию реальной положительной оценки. В этом 
отношении прагматика вербальных оберегов в чём-то подтверждает мнение А. 
Вежбицкой о пассивности русского человека, неконтролируемости ситуации.

Так, на вопрос где? Возможны ответы, в которых упоминаются культур-
ные табу (названия гениталий и их эвфемизмы) в Караганде, в гнезде и др., 



621

Культурный облик слова: о составляющих...

что уже отражает тактику ухода от конкретного ответа и раздражение в от-
ношении заданного вопроса. Лингвокультурные обереги объективируют нео-
пределенность, которая, как предполагается, помогает избежать говорящему 
что-либо негативное (зависть, порицание и др.): где был, там уж меня нет, 
далеко, отсюда не видать. 

На вопрос куда типичными являются ответы далеко, отсюда не видать; 
куда глаза глядят; куда царь пешком ходит; к чёрту на кулички; на кудыкину 
гору; журавлей щупать – не снеслись ли. 

Откуда: где был, там ничего не осталось; из Голливуда; из леса вестимо; 
из тех же ворот, откуда и весь народ; места надо знать; от верблюда; от-
туда, откуда и все.

Нежелателен для русского языкового сознания вопрос когда? Для того 
чтобы уйти от ответа, русские используют неопределённые выражения: в 
старинные года; давно, когда ещё баба девкой была; как только, так сра-
зу; на днях или раньше; после дождичка в четверг. Для выражения защит-
ной стратегии используются образы нереальных действий: когда Волга вверх 
потечёт; когда волк будет овцой, медведь садовником, свинья огородником; 
когда воробьи на юг полетят и др. 

Как нежелательные, требующие оберегающую фразу, воспринимаются во-
просы об обстоятельствах действия: как? – секрет фирмы, молча, а вот так. 
Как видим, в ответах в открытой форме излагается отказ от описания обсто-
ятельств либо неопределённый ответ. В прагматику оберега входит исполь-
зование иронических стратегий, связанных с обыгрыванием вопросительной 
фразы: каком кверху, какать будешь потом и др.  

В вопросах о здоровье отвечающий использует тактику перевода ответа на 
спрашивающего: и вам не хворать, и вам не кашлять, вашими молитвами. В 
этих ответах наблюдается та же неопределённость, эвфемистичное указание 
на норму: бога гневить нечего, слава богу.

Особенно острым является вопрос о том, как идут дела. По данным сло-
варя В.Т. Бондаренко, насчитывается несколько десятков ответов-оберегов на 
поставленный вопрос. Их можно разделить на несколько групп. В первой да-
ётся указание на норму: бог милует, бог грехам терпит, бога гневить нечего, 
бывало и лучше, всё тип топ, всё в порядке, всё путём, всё пучком, грех жа-
ловаться, не жалуюсь, как обычно, ничего себе, не так чтобы очень, живём 
помаленьку,   Во второй указывается на хорошее положение дел: всё хоккей, 
как в лучших домах Лондона и Парижа, слава богу, как сажа бела.  В третьей 
утверждается переменное положение дел: в полоску, местами, по-всякому, с 
переменным успехом. В четвёртой констатируется плохое положение дел: на 
букву х…, ни в тюрьму, ни в красную армию, так себе. 

В этой группе осуществляются те же стратегии: перевод ответственно-
сти на спрашивающего (Вашими молитвами), неопределённый ответ (дела 



622

Григорий Токарев

идут, ничего идут дела; голова ещё цела; живём да хлеб жуём; живём ‒ 
покашливаем, ходим – похрамываем; живём в трудах, в грехах, но на сво-
их ногах; живём – не скачем, упадём – не плачем), использование шутки, 
которая строится на парадоксе (живём на горке, а хлеба ни корки; живём 
хорошо: за нуждой в люди не ходим, своей хватает; живём хорошо, а вот 
можем плохо; жизнь бьёт ключом и всё по голове, Живём без кручины: нет 
ни дров, ни лучины).

Ещё одним аспектом, требующим употребления вербального оберега, яв-
ляется вопрос, уточняющий имя человека. Эту функцию выполняли мирские 
имена, прозвища. В этой же роли выступают и некоторые устойчивые фразы: 
а как тебе больше нравится; зимой кузьмой, а летом филаретом; зовут зо-
вуткой, а величают серой уткой; как вчера меня звали, так и сегодня зовут; 
такое прозванье, что с морозу не выговоришь.

Таким образом, обобщённым ответом на нежелательные вопросы может 
стать универсальная фраза: много будешь знать – скоро состаришься. 

Вторым лингвокультурологическим аспектом классификации может стать 
код культуры, с которым соотносится образное основание единицы.  

Наиболее продуктивным является акциональный культурный код: мыль 
верёвку; дела все в папках; дела у прокурора; живём как в курятнике: ближ-
ние норовят клюнуть, а все, кто сверху, срут на голову; пока не родила; жи-
вём в лесу, молимся колесу.

Квазисимволы – знаки, концентрированно отражающие наиболее важные, 
обобщённые аспекты в представлениях о мире. Для семантики символа ха-
рактерна глубина, смысловая многогранность, незавершённость. Н.Д. Ару-
тюнова подчёркивает императивность семантики символа, «символ… опре-
деляет программу действий и создаёт модель поведения» (Arutyunova, 1999: 
345). Так, в русской лингвокультуре ветер обозначает не только движение 
воздушных масс, но и наступившие перемены(ветер перемен). Туча номи-
нирует не только облако, но и неприятности. Семантика культурного знака 
предписывает определённую интерпретанту. 

Так, квазисимвол дом репрезентирует семы ‘дела’, ‘хозяйство’, ‘совмест-
ность проживания’, ‘традиции’, ‘привязанность’, ‘защита’, ‘близкие люди’, 
реализованные в интерпретантах, представленных пословицами: Дом неве-
лик, да лежать не велит. Домом жить, обо всем тужить. Дом ‒ яма, никогда 
не наполнишь. Дом вести, не лапти плести (не задом трясти, не плясать). 
Свой дом не чужой: из него не уйдешь.

Границей между своим и чужим пространством в русской культуре являет-
ся порог. С порогом были связаны разнообразные представления, отражённые 
в приметах. Через порог нельзя здороваться, что-либо передавать. Считается, 
что это спровоцирует ссору. Нельзя стоять на пороге. Это могло сулить разлу-
ку. Обычно за порог закладывали молитвы и обереги. Те же идеи выражены и 



623

Культурный облик слова: о составляющих...

вербальным способом. Он язык за порогом оставил. Мужнин грех за порогом 
остается, а жена все домой несет. Вот тебе Бог, а вот тебе порог.

Близкие значения имеет символ окно. Существовало гадание: что услы-
шишь под окном, того и жди. По ту сторону окна было чужое простран-
ство, бедность, поскольку под окном обычно стояли попрошайки. Грызть 
окна ‘просить подаяния’, будешь ты у меня под окном стоять ‘скоро об-
нищаешь’. 

В пространстве избы существовал, во-первых, старший, передний, крас-
ный, образной, святой угол; во-вторых, бабий, куть, жернов угол; в-третьих, 
стряпной, печной угол; в-четвёртых, задний или дверной, коник. Наиболее 
важную символическую функцию выполнял передний, или красный угол. В 
него нельзя было ставить грязные вещи. По нему могли предсказывать бу-
дущее. Так, если он издавал треск, это было плохим знаком. В естественном 
языке угол стал символом пристанища: найти свой угол. 

Вербальную символизацию получила печь. Данный символ развил такие 
значения, как ‘тепло’, ‘пропитание’, ‘бездействие’, ‘лень’: печь нам мать 
родная;  словно у печки погрелся; хлебом не корми, только с печи не гони; 
сижу подле печи да грею плечи; лежи на печи да ешь калачи. 

Представления, связанные с трубой, нашли только вербальную презента-
цию. Труба – выход в чужой мир, безвозвратная утрата: вылететь в трубу.

Как видим, на формирование значения символа большое внимание оказы-
вали наблюдения за предметом, общие представления о пространстве. Симво-
лика дома отражает архетипическую оппозицию «свой vs. чужой». Простран-
ство устойчивого выражения становится удобной формой существования 
вербального символа культуры.  

Особенностью лингвокультурной системы является нечёткость её границ. 
Содержанием единиц этого уровня является ментальное пространство куль-
туры, выражением – единицы естественного языка в совокупности их плана 
содержания и выражения.

Единицы лингвокультурного уровня имеют ряд интегральных признаков. 
Все они объективируют основные составляющие наивной картины мира: 
представления, стереотипы, культурные установки и др. Лингвокультурные 
единицы прототипичны, поскольку отражают наиболее привычное в обы-
денном сознании народа. Доказательством прототипичности является то, что 
данные лингвокультурные единицы становятся базой фразообразования, сло-
вообразования, попадают в сильные позиции текстов. 

Для их семантики свойствен антропоцентризм. Они ориентированы на че-
ловека, отражают важные аспекты его жизни. 

Данным единицам присуща живая образность. Образ генерирует его эмо-
тивно-оценочное переживание, отражает стандарты объяснения окружающей 
человека действительности. 



624

Григорий Токарев

Лингвокультурные единицы являются узлами национальных культур. Во-
круг них образуются пучки культурно маркированных единиц: метафор, фра-
зеологических единиц, паремий, сравнений и др.

Задачами лингвокультурологии является комплексное: семантическое, 
когнитивное, прагматическое, культурно-историческое описание лингвокуль-
турных единиц, а также их лексикографирование.

REFERENCES/ЛИТЕРАТУРА
Arutyunova, N.D. (1999). Yazyk i mir cheloveka. Moskva: Shk. «Yaz. rus. 

kul’tury». 895 s. [Арутюнова, Н.Д. (1999). Язык и мир человека. Мос-
ква: Шк. «Яз. рус. культуры». 895 с.]

Bondarenko, V.T. (2013). Otvetnyye repliki v russkoy dialogicheskoy rechi. 
Tula: TGPU im. L.N. Tolstogo. 339 s. [Бондаренко, В.Т. (2013). От-
ветные реплики в русской диалогической речи. Тула: ТГПУ им. Л.Н. 
Толстого. 339 с.]

Stepanov Yu. S. (1971). Semiotika. Moskva: Nauka. 165 s. [Степанов Ю. 
С. (1971). Семиотика. Москва: Наука. 165 с.]

Teliya V.N. (1996). Russkaya frazeologiya: semantiko-pragmaticheskiy i 
lingvokul’turologicheskiy aspekty. Moskva: Shk. «Yaz. rus. kul’tury». 
[Телия В.Н. Русская фразеология: семантико-прагматический и 
лингвокультурологический аспекты. Москва: Шк. «Яз. рус. куль-
туры».] 

THE CULTURAL FACE OF THE WORD: ABOUT THE 
COMPONENTS OF THE LINGUOCULTURAL LEVEL

Abstract. The article tells about the components of the linguocultural level. A 
specific semiotic system becomes a result of the interaction of language and culture. 
The language signs get a new semiotic function, becoming elements of culture. 
They include basic metaphors, symbols, standards, measures, precedent names, 
non-denotational units, charms. Integral signs of semantics of the linguocultural 
level elements are anthropocentrism, prototypicality, figurativeness.

 Prof. Dr. Tokarev Grigoriy Valeriyevich 
Head of the Chair of Documentation and Stylistics of the Russian Language

Tula State Lev Tolstoy Pedagogical University
125, Prospekt Lenina
300026 Tula, Russia

E-mail: grig72@mail.ru


