
316

Filosofiya – Philosophy                            Volume 31, Number 4, 2022                         Философия

КОНЦЕПТУАЛНИ АСПЕКТИ ОТНОСНО БОГ  
И СПАСЕНИЕТО В УЧЕНИЯТА  

НА ГНОСТИЦИЗМА И БОГОМИЛСТВОТО

Доц. д-р Георги Белогашев 
Великотърновски университет „Св. св. Кирил и Методий“ 

Резюме. Статията има за цел, чрез сравнителен анализ, експликация 
на гностическите и богомилските религиозно-философски концептуални 
основания за възможността за придобиване на познание, спасяващо човека от 
дуализма на битието. Задачите на изследването са да се посочат причините за 
търсене на такова знание, което осигурява форма на човешкото съществуване, 
което да отведе човека до спасение. За постигане на задачите изследването 
започва с установяване връзките на гностицизма и богомилството с исторически 
предходни духовно-религиозни общности и техните концепции, посочат се 
релациите с християнството и основанията за определянето им като християнски 
ереси, указват се концептуалните паралели между гностицизъм и богомилство в 
техните космологични разбирания и последствията от тях за човека, посочва се 
изходът, който преодолява неестественото битийно състояние, и следващата от 
това достъпна за човека възможност за единение с Бог.

Ключови думи: гностицизъм; богомилство; християнство; Бог; ерес; 
спасение

Самото споменаване на гностицизма и богомилството неминуемо предиз-
виква асоциация за неортодоксален религиозен възглед, свързан с предложе-
ние за нова интерпретационна парадигма по въпроси, едновременно свързани 
с постулатите на християнството и социалната организация. Свойствена чер-
та на тези учения е космологично-есхатологичната нагласа, която най-често 
се свързва с определена духовно-социална криза, в която протича житейският 
път както на индивида, така и на големи маси хора, цели общности и дори 
цивилизации. Настоящата статия има за цел, чрез сравнителен анализ, типо-
логична експликация на питания, свързани с гностическите и богомилските 
религиозно-философски концептуални основания относно възможността за 
придобиване на познание, водещо до спасение на човека от неестествения 
дуализъм на битието. Основните задачи на изследването са свързани с посоч-
ване причините двете учения да утвърждават необходимост от търсене на та-

Philosophy and Religion
Философия и религия

https://doi.org/10.53656/phil2022-04-02



317

Концептуални аспекти относно Бог и спасението в ученията...

кова знание, и как това познание може да осигури достигане на желаната фор-
ма на човешкото съществуване, което да отведе всеки човек до спасението.

За да се постигнат поставените задачи, е необходимо да се започне с уста-
новяване евентуалните връзките на гностицизма и богомилството с истори-
чески предхождащи ги специфични духовно-религиозни общности и техните 
концепции, да се посочат отношенията с християнството и основанията за 
определянето им като християнски ереси, да се укажат концептуалните па-
ралели между гностицизъм и богомилство, като се започне от техните основ-
ни космологични разбирания, последствията от тях за човека и смисъла на 
неговото съществуване, да се посочи изходът, преодоляващ неестественото 
състояние, и последващата възможност за единение с трансцендентния изна-
чален Създател в достъпната за човека форма.

Независимо от историческото време проучванията относно гности-
цизма и богомилството сочат, че при оформяне на теоретичната им архи-
тектоника се откриват връзки и паралели с по-древни, главно ориенталски  
(Ekzarh Stefan 2012, 78; Yakovenko 2010, 48; Jonas 1991, 33) общности и тради-
ции, зороастризъм, манихейство, масалианство, павликянство, орфизъм, буди-
зъм и други (Angelov 1961, 82; Arch. Pavel 2001, 122; Bakalov 2005, 64; Brokit 
2013, 35; Vasilev 2001, 197; Dosev 1926, 3; Ekzarh Stefan 2012, 74; Ivanov 1925, 20;  
Neli 1999, 15; Obolenski, 1998, 86; Stelletskіy 1902, 7; Petranovich 1867, 43; 
Churton 2005, 99; King 2003, 9; Markschies 2003, 19; Rudolph 1987, 331 и др.),  
носещи конкретни битийни принципи и духовно-обществени модели, изра-
зени в разнообразни форми (Arch. Pavel 2008, 10) и своеобразна ритуалност. 
Необходимо е да се направи едно уточнение относно гностицизма – тук пре-
димно се излага теоретичният конструкт от гледна точка на Валентиновата 
гностическа школа. Основанията са няколко: тя се определя като прототипен 
пример за „гностицизъм“ (Thomassen 2021, 6) и кулминация на сирийско-
египетския тип гностични спекулации (Jonas 1991, 174), фокусирана е върху 
централната теза за спасението чрез Христос (Van den Broek 2013, 178), а 
Валентин е посочван за един от най-влиятелните (Martin 2006, 108); (Rudolph 
1987, 25) и ярки (Posnov 1917, 476) гностици, които някога са творили и раз-
пространявали гностическия светоглед и социален поведенчески модел.

Определението „християнска ерес“ е поставяно често по отношение на 
гностицизма и богомилството (Brokit 2013, 48); (Ekzarh Stefan 2012, 61); (King 
2003, 18, 192); (Markschies 2003, 14) и други. Но откриват ли се еднозначни 
причини гностиците и богомилите да се определят като християни изобщо? 
Верификацията на дефиницията по отношение на гностицизма посочва, че 
това определение няма особено основание и погрешно се смята за отличител-
на християнска ерес (King 2003, 3 – 4), защото постановката се основава на 
изследвания, насочени към автентичност на първичен произход, и търсещи 
изначалните негови място и импулс (King 2003, 220). Проучванията са осъ-



318

Георги Белогашев

ществени от ортодоксалните християнски апологети и са свързани с процеса 
на идентификация на истинните от неистинните религиозни практики (Van 
der Veer 1994, 209) в самото християнство. Последица от тях става определя-
нето на гностицизма като синкретична религиозна доктрина, целящо да дока-
же, че не е самобитен обществено-културен феномен и следователно не носи 
истина. Тезата, че категориите „ортодоксалност“ и „ерес“ са конструкции, об-
служващи дискурсивни и риторични цели (King 2003, 4), може да се определи 
като релевантна.

Освен това за гносис може да се говори като за дълго формирано предхрис-
тиянско движение, което за известно време се асимилира с християнството 
(Markschies 2003, 21). Валентин приема християнството, вероятно в гностич-
на одежда и става християнски учител (Rudolph 1987, 318), понеже през Ⅱ век 
сл. хр. в Рим има християни, наричани „валентинци“ (Van den Broek 2013, 
163), (Markschies 2003, 7). Те правят преработка на финия християнски гнозис 
на Валентин (Churton 1997, 48); (Thomassen 2005, 24) и стават една от най-
значимите ранни християнски групи (Dunderberg 2005, 64). Видна е неумест-
ността да се чертаят граници между ортодоксалност и ерес в предникейското 
християнство (Thomassen 2021, 2). Валентиновата гностична религия съзна-
телно иска да бъде приета от Църквата (Van den Broek 2013, 91), но това не 
е желание за адаптиране с парадигмата на християнство. Заради съществени 
отлики в базисните положения по-скоро е стремеж последната да се замени, 
а Валентиновото учение да се разпространява като автентично християнство. 
Експлицираното отново потвърждава тезата за рефлексия върху самобитност-
та и самоопределеността в ракурса за автентичен произход.

При „християнската ерес“ богомилство се установява идентично положе-
ние, като се откриват дори проучвания, дефиниращи богомилите като гности-
ци (Hamilton; Hamilton; Stoyanov 1998, 7). Отново става дума за критики от 
представители на християнската ортодоксия (Stoyanov 2006, 11) и опитите им 
да посочат вярната религиозна ритуалност, понеже теогонията, космогонията, 
догмата, етиката и службата, социалните и политическите идеали на богоми-
лите са противоположни на доктрините на истинската Църква и вяра (Ekzarh 
Stefan 2012, 68), (Glogov 1942, 25 – 27), (Dosev 1926, 6). Самобитността често 
се обяснява с езическата идейна наследственост на богомилството (Angelov 
1961, 82; Bakalov 2005, 66; Ivanov1925, 48; Obolenski 1998, 105; Sayyar1974, 
88), но отликата по-скоро е в систематично култивиране на двете каузални на-
чала в неговата теология (Stoyanov 2006, 14). Тази черта дава основание бого-
милството да се причисли към сферата на дуалистичните религиозни учения, 
а не към християнските ереси.

Парадоксът, че богомилите сами се наричат последователи на Христос 
(Brokit 2013, 42, 55), (Ekzarh Stefan 2012, 73), може да се обясни с желанието 
да възтържествува първичната Христова вяра чрез възврат към общуване с 



319

Концептуални аспекти относно Бог и спасението в ученията...

Живото слово в живот, изграден на непреходните и автентични апостолски 
ценности (Lazarova 2013, 10). Богомилите, чрез стриктно спазване на нрав-
ствени норми, искат да достигнат до съвършенството (Genovski 1934, 36) и 
да станат проповедници на първичното християнство (Ivanov 1925, 23; 55). 
Богомилската доктрина акцентира върху търсене самото учение на Христа, а 
не идеите от старозаветните книги (Ekzarh Stefan 2012, 64; 68), като така фор-
мира основните пластове: социално-политическия и религиозно-църковния. 
Примерите сочат специфична симбиоза на формално общи идеи, но диамет-
рални концептуални учения за битието, неговите произход и структура и в 
трите доктрини, като целта е обособена идейна реализация на всички нива в 
обществения живот. 

Синкретизмът при гностицизма, богомилството и християнството е факт и 
често напр. между гностическата и християнската христология няма дълбока 
пропаст (Rudolph 1987, 159), а идейно адаптиране с изрична самобитна свето-
гледна трактовка (Markschies 2003, 20). Това се вижда и в богомилското уче-
ние, което, повърхностно гледано, е полухристиянско, полуеретично (Ekzarh 
Stefan 2012, 58). Но при своето самоопределение и ранното християнство 
комбинира множество религиозни практики (King 2003, 22), следователно 
това не е критерий за негативна оценка. По-скоро в този синкретизъм може да 
се търси причината за външната прилика на понятията относно обектите на 
космологични, антропологични и есхатологични постановки.

По тази причина анализът, макар да установява употреба на съвпадащи 
термини в книгите на трите религиозни системи, сочи че независимо от хрис-
тиянската образност (Yakovenko 2010, 25), заради различния смислов заряд, 
те имат друг контекст и интерпретация (Bakalov 2005, 67; Vasilev 2011, 40-
43; Panayotov 2001, 67; Raynov 2017; Ivanov 1925, 55; King 2003, 13), водещи 
до противоречие (Markschies 2003, 20), липса на пряка зависимост (Stoyanov 
2006, 347) и дори до отношение твърде отрицателно (Arch. Pavel 2001, 126; 
2005, 94) помежду им. Това води до многоаспектни спорове относно формата 
на истинското знание и различаването му от псевдопознанието (Markschies 
2003, 15). Смисълът на гносис/знание е, че е средство за постигане на спасе-
ние или е дори самата форма на спасение. От тук е претенцията за притежа-
ние на това знание в собствена ясно формулирана доктрина (Jonas 1991, 32). 
Знанието се отнася до обекти на вярата, а не на разума (Jonas 1991, 34), защото 
има ярко свръхестествен смисъл, Бог се познава чрез откровение, а не чрез 
нашата мисъл (Van den Broek 2013, 152). Това знание едновременно е с осво-
бождаващ и с изкупителен ефект (Rudolph 1987, 55) и в съчетание с аскетизъм 
в живота е водач на търсещата личност (Lazarova 2013, 58) към спасение. 
Лазарова сочи гностическа следа: познанието или гносисът е пребиваване в 
светлина, т.е. знаене истинския ред във Вселената (Lazarova 2013, 152, 294), 
което е база за бъдещото реално спасение чрез учението на Христос.



320

Георги Белогашев

Учението на Христос хвърля светлина едновременно както върху обемно 
разнообразните противостоящи идеи и отношения, свързани с духовно-рели-
гиозните и социалните събития в съответното историческо време, така и за 
преодоляването им. Образът на Христос е ключов, понеже е едно от необ-
ходимите основания за придобиване на достоверни знания – той е искрата в 
човешката душа (Markschies 2003, 17) и е медиатор на хората за тези знания. 
Знанието може да се получи само чрез изкупителна фигура от другия свят, 
слизаща от и изкачваща се до висша сфера. Според Брокит тезата е присъща 
и за богомилството (Brokit 2013, 40), независимо от времевото отстояние. 

Експлицираното сочи, че макар богомилството да има балканско потекло 
(Stoyanov 2006, 172) и да принадлежи на самобитното българско философско 
умозрение и поведенчески праксис (Glogov 1942, 11; Lazarova 2013, 58), може 
уверено да се говори за неговата концептуална връзка с гностицизма (Arch. 
Pavel 2008, 10; Bakalov 2005, 63; Vasilev 2015, 87; Ivanov 1925, 55; Stoyanov 
2006, 347; Yakovenko 2010, 26; Churton 2005, 58; Rudolph 1987, 374). Импли-
цитната корелация между двете доктрини се установява чрез техните изна-
чални базисни характеристики и постановки, претендиращи за предоставяне 
автентична картина относно основанията и законите на света, в който човекът 
съществува.

Повествованието на Сътворението и в гностицизма, и в богомилството 
рисува идентични картини, сочещи битийно състояние преди всяко твор-
чество (Gos. Truth 1990, 42); (Val. Exp. 1990, 482); (Tri. Trac. 1990, 60); (Jonas 
1991, 104); (Glogov 1942, 32); (Kochev 2000, 49). В първият случай се говори 
за дълбина (Rudolph 1987, 318), която през вечността остава в най-дълбок 
покой (Jonas 1991, 180), а във втория – за началото като мъртва точка (Glogov 
1942, 29), от която нищо не се е почвало и не се е свършвало (Glogov 1942, 
32). Това указва състояние на чисто трансцендентно битие, всемирова твор-
ческа сила, еманираща и предшестваща всяка актуализация. В гностиче-
ските текстове това е Пред-съществуващият Еон (Пред-вечност, Пра-Отец) 
(Jonas 1991, 179 – 180), а в богомилските книги – Бог-Отец, нямаща друго 
име и нито пол (Glogov 1942, 26-27); (Kochev 2000, 47); (Nikolova 1999, 31); 
(Taynata kniga 2000, 55), и макар да се говори в мъжки род, това не означава 
подобна интерпретация. 

В гностицизма космологическата теза продължава да се разкрива чрез утвър-
ждаване на изначалната сигизия: Пред-съществуващият Еон и мисълта (Jonas 
1991, 180), които са с най-съществено значение (Rudolph 1987, 320) за битийна-
та еволюция заради тяхната творческа синергия. Схващанията на богомилската 
космогония са смислово идентични – говори се за първична наличност само 
на силата на сътворението и силата на разрушението (Glogov 1942, 29), които 
независимо че са в колизия, действат синергично. И в двете учения съприкосно-
вението на двоичните архепринципи реализира създаването на първичния свят 



321

Концептуални аспекти относно Бог и спасението в ученията...

– Плерома (Gos. Truth 1990, 48); (Traktat v tri chasti 2020, 67) при гностицизма, 
и Мирово Сътворение (Glogov 1942, 29) в Богомилството. 

Космологическото учение на гностицизма казва, че съществуващото е реа-
лизиране на трансцендентния Бог, проектиращ от себе си началото на всички 
неща (Jonas 1991, 180) в синергия с мисълта и може да се познае апофатично 
(Tri. Trac. 1990, 60 – 63). По този начин знаниевата достъпност не е пряка, а е 
еманация на втората част от първата тетрада – Разумът и съответстващата му 
идеална обективизация – Истината (Rudolph 1987, 320). Тяхното съвместно 
творчество поражда следващата сигизия – словото и живота, които сътворя-
ват човека и църквата, последната сигизия от съвършената огдоада (Val. Exp. 
1990, 484). Еоните пожелават да възхвалят Отца със свои творения и произ-
веждат по-нататъшни еманации. Така се появява Плерома, разбирана като об-
кръжаващия кръг на Създателя (Jonas 1991, 181), носещ разнообразни негови 
характеристики, образуващи йерархия в божествения свят. 

Изначалният Еон не е може да се познава и приближава, а желанието на 
Еоните – най-вече София (Val. Exp. 1990, 485), за директно съзерцание на 
Отца (Gos. Truth 1990, 40) създава антагонизъм и дисхармония (Gos. Truth 
1990, 44) в Плерома. Напрежението води до поява на измамно създание – без-
формена същност „твърда като мъгла“ (Gos. Truth 1990, 40), т.е. първичната 
материя, натоварена с различни страсти на София. Но тя все още не е вещест-
вена, а е специфично неправилно състояние на външно изразяване на Един-
ното, защото възниква от непознаване на истината или не е породена от Отца, 
макар наистина да възниква благодарение на Него (Gos. Truth 1990, 40). Но 
нарушението не може да изчезне и се превръща в ново битие: низшата София/
Ахамот, изпаднала от Плерома форма на София (Gos. Phil. 1990, 146); (Hyp. 
Arch. 1990, 167), вече знаеща смъртта.

На практика в Божествения свят се появява дуализмът, което причинява 
раждане на нова сигизия: еоните Христос и Свети Дух (Gos. Truth 1990, 43 – 44);  
(Ap. John 1990, 108); (Gos. Phil. 1990, 143). Те са еманирани от Отца (Gos. 
Truth 1990, 40 – 41), за да просветят незнаещите, и София/Ахамот да изчезне. 
Христос, без да напуска Плерома, чрез неосъзнат стремеж за възврат изменя 
субстанцията на Ахамот и възстановява хармонията на Плерома. По-късно, 
за да се премахнат „страданията“ на Ахамот, еоните създават и извеждат от 
Плерома (Soph. Jes. Chr. 1990, 234); (Pis. Soph. 1978, 40 – 42) съвършения 
плод – Иисус, който чрез знание подрежда афектите на Ахамот. Но страстите 
ѝ се отделят от нея и стават първичните нематериални елементи на бъдещия 
свят (Rudolph 1987, 321). Така се появяват низшите сфери на битието, които 
перцепираме като материя.

При богомилските извори има разминаване в повествованието относно 
Сътворението на света, в което личи влиянието на двете интерпретации в бо-
гомилството. В Каркасонския и Виенския препис на Тайната книга имплицит-



322

Георги Белогашев

но се сочи, че битието е създадено от Отца, а Сатанаил създава видимия свят в 
стремежа си да бъде подобен на Всевишния (Taynata kniga 2000, 56); (Taynata 
kniga 2009, 8). Но в космологията, експлицирана от Антон Глогов, видимият 
свят не е създаден от разрушителна сила, понеже преходът от небитие към 
битие започва с активността на положителния архепринцип на безличния все-
миров източник – силата на сътворението (Glogov 1942, 32). С няколко твор-
чески дихания на Висшето битие (Glogov 1942, 33; 40), вложени в силата на 
сътворението, се създават първични същности (Glogov 1942, 32; 52 – 53; 115), 
имащи негова частица. После положителното начало се оттегля от създадено-
то, като ги оставя да поддържат равновесието в първичния свят – схващане с 
деистична нагласа.

Но в изначалните творения има негативни елементи (Glogov 1942, 53), 
понеже положителното начало твори, като се бори с отрицателния археприн-
цип, т.е. не е възможно напълно да се отстрани влиянието на последния. 
По-късно първичният свят, чрез Сатанаил, е покорен от отрицателното архе-
начало заради незнанието на човека за себе си, историята на своя произход 
(Glogov 1942, 79) и увлеченията си (страстите – м. бел.) (Glogov 1942, 60); 
(Kochev 2000, 50). В богомилските книги от страстта, водеща до живот в грях  
(Nikolova 1999, 34), (Taynata kniga 2000, 55), неизменно се възползва разруши-
телното начало, за да покори и властва над незнаещия. Унищожавайки божест-
вената частица у човека, негативният архепринцип получава желаното подобие 
на Създателя (Glogov 1942, 163 – 164); (Kochev 2000, 50); (Taynata kniga 2000, 
55); (Taynata kniga 2009, 8), побеждава съзидателния архепринцип на Земята, а 
с това завладява него и хората. Практически така се посочват предпоставките за 
формирането на дуалистично изменение (Glogov 1942, 26); (Kochev 2000, 50); 
(Nikolova 1999, 31); (Taynata kniga 2000, 55); (Taynata kniga 2009, 8) на битието.

Диаметралната полярност между архепринципите не учудва, понеже съз-
даденото от Отца съдържа идеята за движението (Glogov 1942, 44) като атри-
бут на Съзиданието, както и сочи постулата за тяхната взаимовръзка (Peychev 
1968, 93). Крайният пункт при екстензията на силите само указва зоните с 
различен вибрационен интензитет (Nikolova 1999, 31). В тези сфери се поя-
вяват и първичният живот в движение (Glogov 1942, 54) на изначалната земя 
(Nikolova 1999, 31), и земната твърд (Glogov 1942, 44), т.е. материята. За бого-
милите последната е несъвършена ограничена форма на битие, защото може 
да разруши (Glogov 1942, 68), като това не се отнася до духа (Glogov 1942, 
107); (Kochev 2000, 50). В материалността, където живеят хората, напълно 
господства негативният архепринцип, а последиците са озверяването на хора-
та (Glogov 1942, 80 – 81) и загуба на висшата творческа искра у тях. Констати-
ра се, че космологичните тези на богомилството еднозначно указват изначал-
ната ментална полярна природа на съществуващото, независимо от нейното 
принизяване в материята.



323

Концептуални аспекти относно Бог и спасението в ученията...

Антропологичните концепции на двете учения разкриват идентични поло-
жения. В тях човекът се явява едновременно принадлежащ както на висшите 
нива на битието, така и към низшите му равнища. Дуалистично се говори за 
видимо и невидимо човешко естество (Ivanov 1970, 184), (Kochev 2000, 48), 
временно тяло и безсмъртен дух (Glogov 1942, 151 – 152); (Dosev 1926, 15), 
(Traktat v tri chasti 2020, 91). Делението сочи същностна поява, указваща пред-
земно човешко съществуване (Nikolova 1999, 35) (Taynata kniga 2000, 55), кое-
то изначално е зародиш на вечност и безсмъртие (Glogov 1942, 71 – 72; 147), от 
дух (Traktat v tri chasti 2020, 91). Първото битие е от сгъстено дихание (Glogov 
1942, 33), вдъхване на дух (Jonas 1991, 192) и следователно принадлежи към 
висшето битие. Но земният човек е породен от невежи демиургични действия 
(Jonas 1991, 196), подражаващи автентичното творчество (Kochev 2000, 48), и 
затова е съчетание от вода и глина (Kochev 2000, 48), (Taynata kniga 2000, 56), 
(Taynata kniga 2009, 8), страст (Glogov 1942, 62), (Kochev 2000, 50), (Taynata 
kniga 2000, 56) и похот (Taynata kniga 2009, 8), което имплицира замяна на 
чистото битие с вторична реалност.

Гностическата антропология указва наличието на три вида хора: надарени-
ят с дух на вечността (пневматичен), надареният с душа (психичен) и земният 
(хиличен) (Orig. World 1990, 183; 186); (Traktat v tri chasti 2020, 91). Тялото и 
душата, напълно принадлежащи към сферата на низшите равнища на битието, 
докато духът е частица Божествена същност (Traktat v tri chasti 2020, 91), но 
е затворен от трансформирани страсти в материята. Богомилите са по-крайни 
– човекът е продукт на вторично създадените първожена и първомъж (Glogov 
1942, 64), първи човеци (Kochev 2000, 50); (Taynata kniga 2009, 8), змия и 
син (Taynata kniga 2000, 56), рожби на Дявола (Glogov 1942, 26), на Сатана 
(Kochev 2000, 54). Роден от това, човекът става смъртен, а негативният архе-
принцип възпроизвежда себеподобни (Nikolova 1999, 35), генериращи във и 
чрез себе си (Kochev 2000, 50) власт, с която да победи и да владее завинаги 
света и човека. Фокусът върху произхода не е случаен. Така се подчертава 
различието между чисто творческо създаване и вторична преработка. Препра-
вената екзистенциална форма е обречена заради нейната противоположност 
спрямо първоначалния замисъл.

Космологично-антропологическите постановки на гностицизма и бого-
милството са база на техните есхатологични учения. Възврата на човешкия 
дух към Единното става възможен едва след осъзнаване актуалното състояние 
на изначално божествената му природа. За гностика начинът за повторно въз-
приемане на истинната природа на духа и неговото спасение чрез възхождане 
към Божествената цялост (Teach. Silv. 1990, 386 – 387) идва от откровението, 
носещо знание/гносис (Tri. Trac. 1990, 94). Знанието разкрива пътя (Gos. Truth 
1990, 40) за преодоляване оковите на низшите нива на битието. В низшия 
свят този преход се проявява като смърт, но за гностика това не е реален край,  



324

Георги Белогашев

а по-скоро метаморфоза в начина на съществуване, сочеща победата над не-
знанието (Gos. Truth 1990, 42), разбирано като смърт. Духът на човек дос-
тига крайната си форма след получаване на просветление от Откровението  
(Traktat v tri chasti 2020, 91) и чрез огласяване идването на Спасителя (Traktat 
v tri chasti 2020, 92) – едва тогава може отново да се възвърне към Единното.

Възстановяването на изначалното състояние при сътворението според бого-
милите също изисква разкриване истината за сътворяването на света и човека 
чрез премахване на незнанието (Glogov 1942, 79; 160). Човекът носи у себе си 
безсмъртен дух (Dosev 1926, 16), но заради грехопадението (Ivanov 1970, 72) се 
появява смъртта (Taynata kniga 2000, 56) – въплъщение на ангела на смъртта Са-
танаил (Ivanov 1970, 271). Хората са смъртни, защото са станали роби на Дяво-
ла до свършването на тяхното време (Taynata kniga 2000, 56) и живеят в робство 
(Genovski 1933, 289); (Kochev 2000, 50); (Nikolova1999, 35), понеже не знаят 
истината за себе си. Богомилите са убедени, че за да се прекратят низходящите 
тенденции, свързани с материалността, т.е. смъртта, трябва да се насърчават 
възходящите стремления, възобновяващи изначалния замисъл чрез пречиства-
не и ново приобщаване (Ivanova 1999, 147), отвеждащи до първичния източник.

Просветлението от Откровението е вложено в плана за спасение, като тази 
предопределеност се отнася и до неговия носител – Иисус Христос (Tri. Trac. 
1990, 98). Той е Словото, Духът на истината (Ivanov 1970, 93; 122), пътят от 
тленността към духовния свят. Основна характеристика на гностическата 
христология, която я прави нейна есхатология, е доктрината за две естества, 
разграничаваща Иисус и Христос, т.е. Изкупителят като Изкупител не стана 
човек (Rudolph 1987, 321). Христос е единствен Еон, имащ роля от двете стра-
ни на Предела, докато Еонът Иисус, еманиран по-късно, е предназначен изця-
ло за външна мисия (Jonas 1991, 185) за низхождане до човеците (Gos. Truth 
1990, 46). Възгледът за двете природи на Иисус Христос в гностицизма се 
предава чрез постулата, че дори и да е в недостатък, все пак е без недостатък 
… дори роден, той (все още) е нероден … и ако, от една страна е разбираем, 
от друга е неразбираем относно реалното си същество (Teach. Silv. 1990, 388). 
Доказателство за това е пребиваването на Христос в тялото на историческия 
Иисус най-вече при кръстната му смърт. Тогава тя е излъгана и победена, по-
неже е живот за мнозина (Gos. Truth 1990, 41 – 42), а с това Христос, субстан-
ционално трансформирайки се, сочи и едничкото условие за спасение.

При богомилската есхатологическа концепция Бог изпраща Христос на Зе-
мята (Taynata kniga 2000, 56 – 57), (Taynata kniga 2009, 8), (Kochev 2000, 51), 
за да извести на хората за дявола, с което да започне въздигането на човеш-
кия дух към Истинния Бог (Ivanov 1970, 40). Христос е Божественото Слово 
(Ivanov 1970, 246), разкривано в неговото учение. За богомилите Христос е 
еманация на Божествената Природа (Ivanov 1970, 161), чист дух, който зара-
ди земната си мисия временно трябва да приеме привидна (Kochev 2000, 54) 



325

Концептуални аспекти относно Бог и спасението в ученията...

плътска форма. С тезата за единствено божествената същност на Христос се 
настоява, че плътското е враждебно на божественото и не може да идва от 
него (Peychev1976, 108). Убедени, че на кръста не се наблюдават реално стра-
дание и смърт (Kochev 2000, 47), (Koceva 2002, 56), а само привидни такива 
(Ivanov 1970, 27), богомилите отричат църковното разбиране за смърт и спа-
сение. Имплицитно се акцентира: материята не възкръсва (Dosev 1926, 24), 
това е възможност само на душата.

Богомилството признава свободната човешка воля (Filipov 1930, 281), 
която има основание в напътствията на Христос към хората. Следователно 
спасението, разбирано като оставане във вечност (Glogov 1942, 151), е осъ-
ществимо, защото всеки знаещ истината и притежаващ воля, чрез която е из-
начално свободен в решенията и действията си, може да действа съзнателно 
и целево. Синергията от воля, решения и постъпки спасява, правейки всич-
ко възможно за възвръщането към естественото състояние чрез съзнателен 
живот в Христа. Тезата у богомилите указва преднамерен волеви стремеж за 
морално усъвършенстване на духа чрез добродетели (Angelov 1980, 79) и пос-
ледващо преодоляване на низходящите тенденции, идващи от телесността. 
Според богомилите човек, влагайки творческата си сила за усъвършенстване 
на човешката общност, надвива смъртта, правейки я „смърт радост“ (Glogov 
1942, 104), т.е. с волева дейност човекът може да победи смъртта, което е от 
съществено значение за богомилската есхатологическа концепция.

Независимо от сбитото изложение на проучваните въпроси относно религи-
озно-философските теории на гностицизма и богомилството се експлицира на-
личие на съответната цялостно идентична концептуална линия. Днес идейната 
връзка на гностицизма с дохристиянските религиозни системи е доказана. До 
определена степен подобни паралели могат да се открият и по отношение на 
богомилството. Космологично-антропологическите и есхатологически поста-
новки на гностицизма и богомилството еднозначно сочат непоклатимата вяра 
в реалността на един върховен творец на битието, създал многовариантен свят 
(Nikolova 1999, 32); (Taynata kniga 2000, 55), чиито архетипни основания и за-
кони действат на всички нива на съществуващото. В концептуалните теории на 
гностицизма и богомилството се утвърждава, че създанията, живеещи в матери-
алния свят, не знаят истината за неговия генезис и сътворение, своя произход и 
предназначение. Едновременно с това тези учения предоставят познание както 
за изначалната, така и за придобитата същност на човека, за мястото му в света, 
смисъла на неговия живот, както и във възможността за спасение чрез Иисус 
Христос, за един бъдещ живот според нормите на Създателя.

От друга страна, в ученията на гностицизма и богомилството се откриват 
съществени различия. Най-значимите от тези отлики се намират при съпос-
тавяне на самото сътворение на света. За гностиците изначално сътвореното 
е напълно монистично, а дуализмът в него се явява като следствие, от което 



326

Георги Белогашев

светът се разделя „в“ и „вън“ от Плерома. Докато за богомилите при поя-
вата на света има двоична интерпретация – или от творческите действия на 
единното начало, или сътвореното е базирано на синергийната опозиция на 
две съзиждащи сили. При първата интерпретация светът се дели „отпреди“ и 
„след“ дейността на злата сила, а във втория случай – „вследствие“, „въз осно-
ва“ активността на негативния битиен архепринцип. Фактически посочените 
изначални концептуални изходни точки задават съдържанието и обема на по-
нататък разработените антропологични и есхатологични идеи на изследвани-
те теории. 

Доктрините на гностицизма и богомилството целенасочено указват житей-
ския път „към“ и способ „за“ постигане на спасение чрез лишено от страсти 
достоверно познание за Бог (Ekzarh Stefan 2012, 64); (Stoyanov 2006, 347); 
(Markschies 2003, 1); (Pagels 1979, 37). Подобен екзистенциален процес поз-
волява преобразуваща индивидуална духовна еволюция в насока към съвър-
шенство, изразено в единство на добродетелно мислене и поведение. Посо-
ченото ключово изменение формира нагласа за отрицание на установените 
ценностни порядки в света на „двойното вярване“ Ekzarh Stefan 2012, 61). 
Двете учения отчетливо разкриват един изобщо „дуалистично-антикосмичен 
дух“ (Jonas 1991, 33) по отношение на християнската ортодоксалност. Окон-
чателният резултат от симбиозата предоставя възможност за спасение, по-
средством специфично възвръщане „към“ Него, което неизменно е вплетено 
(Arch. Pavel 2001, 123, 125; 2005, 93) в гностическите и богомилските схва-
щания и символизъм (Van den Broek 2013, 144), вложени в техните социално-
поведенчески норми.

Съпоставителното проучване на базисните концепти на гностицизма, бо-
гомилството и ортодоксалните християнски догми разкри диаметрални схва-
щания в космологичен, антропологичен и есхатологичен аспекти. По тази 
причина трактовката относно цялостната роля на Иисус Христос в тях указва 
същностно различие с ортодоксалните религиозни възгледи по този толкова 
важен въпрос относно преодоляването на екзистенциална граница за човека 
и постигането на допустимото единение с Божествената реалност. Въз осно-
ва на това двете духовни системи настоятелно утвърждават монофизитична 
интерпретация, а не диафизитично тълкуване природата на Иисус Христос, 
изразена в тяхна христологична позиция и есхатологична концепция.

ЛИТЕРАТУРА
АНГЕЛОВ, Д., 1961. Богомилството в България. София: Наука и Из-

куство.
АНГЕЛОВ, Д., 1980. Етични и социални възгледи на богомилите. Фи-

лософска мисъл. 1, 77 – 87.



327

Концептуални аспекти относно Бог и спасението в ученията...

АРХИМАНДРИТ ПАВЕЛ (Стефанов)., 2001. Мандеите – съвременни 
родственици на богомилите. В: Еписко-Константинови четения. 4 
– 5, Шумен: Антос, 122 – 127. ISBN-954-8901-57-9.

АРХИМАНДРИТ ПАВЕЛ (Стефанов). 2005. Гностическата религия 
на мандеите. В: К. Попконстантинов, протопр. Н. Шиваров, Д. Поп-
маринов и М. Стоядинов (Ред.). Международна конференция в чест 
на професор доктор Тотю Коев, 10 – 11 ноември 2000 г.. В. Търно-
во: Св. св. Кирил и Методий, 90-95. ISBN 954-524-469-0.

АРХИМАНДРИТ ПАВЕЛ (Стефанов)., 2008. Ялдаваот, история и учение 
на гностическата религия. София: Омофор. ISBN 978-54-9700-70-1.

БАКАЛОВ, Г. 2005. За митологизмите на българския еретизъм. В: 
К. Попконстантинов, протопр. Н. Шиваров, Д. Попмаринов и М. 
Стоядинов (Ред.). Международна конференция в чест на профе-
сор доктор Тотю Коев, 10 – 11 ноември 2000 г. Велико Търново:  
Св. св. Кирил и Методий, 60 – 70. ISBN 954-524-469-0.

БРОКИТ, Л., 2013. Богомилите от България и Босна. София: Изток-
Запад. ISBN 978-619-152-241-5.

ВАСИЛЕВ, Г., 2001. Български богомилски и апокрифни представи в 
английската средновековна култура. (Образът на Христос Орач в 
поемата на Уилям Лангланд „Видението на Петър Орача“). Со-
фия: Корени. ISBN 954-90835-2-7.

ВАСИЛЕВ, Г., 2011. Българската „ерес“ и английската Реформация. 
(Богомило-катарски влияния върху Уиклиф, Лангланд, Тиндейл, 
Милтън и Блейк). София: Изток-Запад. ISBN 978-954-321-829-5.

ВАСИЛЕВ, Г., 2015. Богомилите – предшественици на Реформацията. 
История. 23(1), 86 – 89. ISSN: 1314–8524.

ГЕНОВСКИ, М., 1934. Нравствените норми на богомилите. Философ-
ски преглед. 1, 33 – 44.

ГЕНОВСКИ, М., 1933. Философско-религиозният дуализъм на бого-
милите. Философски преглед. 4, 287 – 300.

ГЛОГОВ, А., 1942. Богомилското учение и история на богомилство-
то. София: Ст. Атанасов.

ДОСЕВ, Х., 1926. Богомили. История и учение. София: Възраждане.
ЕКЗАРХ СТЕФАН., 2012. Богомилите и презвитер Козма. София:  

Изток – Запад. ISBN 978-619-152-042-8.
ИВАНОВ, Й., 1970. Богомилски книги и легенди. (фототипно изда-

ние). София: БАН.
ИВАНОВА, Д., 1999. Аспекти в тълкуване на богомилството. Фило-

софски форум. 4, 145 – 152.
КОЧЕВ, Н., 2000. Поглед върху проблема за началото при богомилите. 

Философски алтернативи. 3 – 4, 45 – 54. ISSN 0861-7899.



328

Георги Белогашев

КОЦЕВА, А., 2002. За греха и смъртта в богомилството. Философия. 
11(2), 54 – 57. ISSN 0861-6302.

ЛАЗАРОВА, Е., 2013. Богомило-катарската философия като живя-
на етика. Русе: Авангард Принт. ISBN 978-954-337-181-5.

НЕЛИ, Р., 1999. Ръкописите на катарите. София: Мириам.  
ISBN 954-9513-46-7.

НИКОЛОВА, В., 1999. Из „Аналитични опити върху „Тайна книга“ на 
богомилите“, Философия. 8(1), 29 – 35. ISSN 0861–6302.

ОБОЛЕНСКИ, Д., 1998. Богомилите. Студия върху балканското ново-
манихеиство. София: ИК Златорогъ. ISBN 954-437-055-2

ПАНАЙОТОВ, В., 2001. Арменски източници за историята на бо-
гомилството. В: Еписко-Константинови четения. 4 – 5, Шумен:  
Антос, 63 – 70. ISBN-954-8901-57-9.

ПЕЙЧЕВ, Б., 1976. Неразкрити измерения на богомилството. Фило-
софска мисъл. 9, 106 – 108.

ПЕЙЧЕВ, Б., 1968. Хелиоцентризмът в натурфилософията на богоми-
лите. Философска мисъл. 8, 92 – 95.

РАЙНОВ, Н., 2017. Сатанаилово царство. София: Виделина.  
ISBN 978-619-7302-20-2.

САЙЯР, Д., 1974. Богомилството и иранските дуалистични учения. 
Философска мисъл. 6, 82 – 88.

СТОЯНОВ, Ю., 2006. Другият Бог. Дуалистичните религии от  
Античността до катарската ерес. София: Кралица Маб. ISBN-
954-533-071-6.

Тайната книга (Виенски препис). 2009. За буквите. 30, 8. ISSN 1312-3785.
Тайната книга (Каркасонски препис). 2000. Философски алтернати-

ви. 3 – 4, 55 – 58. ISSN 0861-7899.
Трактат в три части. 2020. В: Гностични текстове от ръкопи-

сите от Наг Хаммади. София: Астрала, 51 – 100. ISBN 978-954-
562-132-1.

ФИЛИПОВ, Н., 1930. Философски проблеми в учението на богомили-
те, Философски преглед. 3, 280 – 283.

МУЗЫКАНТСКИЙ, А.; ЯКОВЕНКО, И., 2010. Манихейство и гнос- 
тицизм. Культурные коды русской цивилизации. Москва: Русский 
путь. ISBN 978-5-85887-377-8.

СТЕЛЛЕЦКІЙ, Н., 1902. Болгарская ересь богомиловъ. С.-Петербургъ: 
Типо-литографія В. В. Комарова.

ПЕТРАНОВИЧ, Б., 1867. Богомили. Црьква босаньска и крьстяни.  
Задар: Печатня Демарки-Рукіер.

ПОСНОВ, М., 1917. Гностицизмъ II века и победа Христiанской Церк-
ви надъ нимъ. Кіевъ: Петръ Барскій.



329

Концептуални аспекти относно Бог и спасението в ученията...

A Valentinian Exposition. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.).  
The Nag Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 482 – 489.  
ISBN 0-06-066935-7

CHURTON, T., 1997. The Gnostics. New York: Barnes & Noble Books. 
ISBN 0-76070-478-3

CHURTON, T., 2005. Gnostic Philosophy. From Ancient Persia to Modern 
Times. Rochester: Inner Traditions. ISBN 978-1-59477-035-7

DUNDERBERG, I., 2005. The School of Valentinus. In: A. Marjanen and 
P. Luomanen (Ed.). A Companion to Second-century Christian Heretics. 
Leiden: Brill, 64 – 99. ISBN 90-04-14464-1

HAMILTON, J.; HAMILTON, B.; STOYANOV, Y., 1998. Christian Dualist 
Heresies in the Byzantine World C.650 – C.1450, Selected Sources. 
Manchester: Manchester University Press. ISBN 07-19-04764-1

JONAS, H., 1991. The gnostic religion, the message of the alien God and the 
beginnings of Christianity. Boston: Beacon Press. ISBN 0-8070-5801-7

KING, K., 2003. What is Gnosticism? Cambridge, MA – London:  
The Belknap Press of Harvard University Press. ISBN 0-674-01071-X

MARKSCHIES, C., 2003. Gnosis. An Introduction. London – New York: 
T&T Clark. ISBN 978-056-70894-41

MARTIN, S., 2006 The Gnostics The First Christian Heretics. Harpenden: 
Pocket Essentials. ISBN 1-904048-56-0

On the Origin o f the World. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.).  
The Nag Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers,  
171 – 189. ISBN 0-06-066935-7

PAGELS, E., 1979. The Gnostic Gospels. New York: Random House.  
ISBN 0-3945-0278-7

PISTIS SOPHIA. 1978. R. McL. Wilson and C. Schmidt (Eds.).  
The Nag Hammadi Studies. The Coptic Gnostic Library. Leiden: Brill.  
ISBN 90-04-05635-1

RUDOLPH, K., 1987. Gnosis The Nature and History of Gnosticism.  
New York: Harper San Francisco. ISBN 0-06-067018-5

The Teachings of Silvanus. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.).  
The Nag Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 381 – 
395. ISBN 0-06-066935-7

THOMASSEN, E., 2021. The Coherence of “Gnosticism”. Berlin:  
De Gruyter. ISBN 978-3-11-070582-9

THOMASSEN, E. 2005. The Spiritual Seed. The church of the 
“Valentinians”. Leiden: Brill. ISBN: 978-90-47-41716-3

The Apocryphon of John. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.). The Nag 
Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 105 – 123. 
ISBN 0-06-066935-7



330

Георги Белогашев

The Gospel of Philip. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.). The Nag 
Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 141 – 160. 
ISBN 0-06-066935-7

The Gospel of Truth. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.). The Nag 
Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 40 – 51.  
ISBN 0-06-066935-7

The Hypostasis of the Archons. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.). The 
Nag Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 162 – 169. 
ISBN 0-06-066935-7

The Sophia o f Jesus Christ. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.).  
The Nag Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 222 – 243.  
ISBN 0-06-066935-7

The Tripartite Tractate. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.). The Nag 
Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 60 – 103.  
ISBN 0-06-066935-7

VAN DEN BROEK, R. 2013. Gnostic religion in antiquity. Cambridge: 
Cambridge University Press. ISBN 978-1-107-03137-1

VAN DER VEER, P., 1994. Syncretism, Multiculturalism and the 
Discourse of Tolerance. In: C. Stewart and R. Shaw (Eds.). Syncretism/
Anti-Syncretism. The Politics of Religious Synthesis. London: Routledge,  
196 – 211. ISBN 978-041-51111-71

REFERENCES
ANGELOV, D., 1961. Bogomilstvoto v Balgariya. Sofia: Nauka i Izkustvo.
ANGELOV, D., 1980. Etichni i sotsialni vazgledi na bogomilite. Filosofska 

misal. 1, 77 – 87.
ARHIMANDRIT PAVEL (Stefanov)., 2001. Mandeite – savremenni 

rodstvenitsi na bogomilite. V: Episko-Konstantinovi cheteniya. 4 – 5, 
Shumen: Antos, 122 – 127. ISBN-954-8901-57-9

ARHIMANDRIT PAVEL (Stefanov). 2005. Gnosticheskata religiya na 
mandeite. V: K. Popkonstantinov, protopr. N. Shivarov, D. Popmarinov i 
M. Stoyadinov (Red.). Mezhdunarodna konferentsiya v chest na profesor 
doktor Totyu Koev, 10 – 11 noemvri 2000 g. Veliko Tarnovo: Sv. sv. Kiril 
i Metodiy, 90-95. ISBN 954-524-469-0

ARHIMANDRIT PAVEL (Stefanov)., 2008. Yaldavaot, istoriya i uchenie 
na gnosticheskata religiya. Sofia: Omofor. ISBN 978-54-9700-70-1

BAKALOV, G. 2005. Za mitologizmite na balgarskiya eretizam. V:  
K. Popkonstantinov, protopr. N. Shivarov, D. Popmarinov i M. Stoyadinov 
(Red.). Mezhdunarodna konferentsiya v chest na profesor doktor Totyu 
Koev10-11 noemvri 2000 g. Veliko Tarnovo: Sv. sv. Kiril i Metodiy, 60 – 
70. ISBN 954-524-469-0



331

Концептуални аспекти относно Бог и спасението в ученията...

BROKIT, L., 2013. Bogomilite ot Balgariya i Bosna. Sofia: Iztok-Zapad. 
ISBN 978-619-152-241-5

VASILEV, G., 2001. Balgarski bogomilski i apokrifni predstavi v 
angliyskata srednovekovna kultura. (Obrazat na Hristos Orach v poemata 
na Uylyam Langland „Videnieto na Petar Oracha”). Sofia: Koreni.  
ISBN 954-90835-2-7

VASILEV, G., 2011. Balgarskata „eres“ i Angliyskata Reformatsiya. 
(Bogomilo-katarski vliyaniya varhu Uiklif, Langland, Tindeyl, Miltan i 
Bleyk). Sofia: Iztok – Zapad. ISBN 978-954-321-829-5

VASILEV, G., 2015. Bogomilite – predshestvenitsi na Reformatsiyata. 
Istoriya-History. 23(1), 86 – 89. ISSN: 1314-8524.

GENOVSKI, M., 1934. Nravstvenite normi na bogomilite. Filosofski 
pregled. 1, 33 – 44.

GENOVSKI, M., 1933. Filosofsko-religiozniyat dualizam na bogomilite. 
Filosofski pregled. 4, 287 – 300.

GLOGOV, A., 1942. Bogomilskoto uchenie i istoriya na bogomilstvoto. 
Sofia: St. Atanasov.

DOSEV, H., 1926. Bogomili. Istoriya i uchenie. Sofia: Vazrazhdane.
EKZARH STEFAN., 2012. Bogomilite i prezviter Kozma. Sofia:  

Iztok – Zapad. ISBN 978-619-152-042-8.
IVANOV, Y., 1970. Bogomilski knigi i legendi. (fototipno izdanie). Sofia: 

BAN.
IVANOVA, D., 1999. Aspekti v talkuvane na bogomilstvoto. Filosofski 

forum. 4, 145 – 152.
KOCHEV, N., 2000. Pogled varhu problema za nachaloto pri bogomilite. 

Filosofski alternativi. 3 – 4, 45 – 54. ISSN 0861-7899.
KOTSEVA, A., 2002. Za greha i smartta v bogomilstvoto. Filosofiya-

Philosophy. 11(2), 54 – 57. ISSN 0861-6302
LAZAROVA, E., 2013. Bogomilo-katarskata filosofiya kato zhivyana etika. 

Ruse: Avangard Print. ISBN 978-954-337-181-5.
NELI, R., 1999. Rakopisite na katarite. Sofia: Miriam. ISBN  

954-9513-46-7.
NIKOLOVA, V., 1999. Iz „Analitichni opiti varhu „Tayna kniga” na 

bogomilite“, Filosofiya-Philosophy. 8(1), 29 – 35. ISSN 0861-6302.
OBOLENSKY, D. Тhe Bogomils. А Study in Balkan Neo-Manichaeism. 

Sofiya: IK Zlatoroga. ISBN 954-437-055-2.
PANAYOTOV, V., 2001. Armenski iztochnitsi za istoriyata na 

bogomilstvoto. V: Episko-Konstantinovi cheteniya. 4 – 5, Shumen: 
Antos, 63 – 70. ISBN-954-8901-57-9.

PEYCHEV, B., 1976. Nerazkriti izmereniya na bogomilstvoto. Filosofska 
misal. 9, 106 – 108.



332

Георги Белогашев

PEYCHEV, B., 1968. Heliotsentrizmat v naturfilosofiyata na bogomilite. 
Filosofska misal. 8, 92 – 95.

RAYNOV, N., 2017. Satanailovo tsarstvo. Sofiya: Videlina. ISBN  
978-619-7302-20-2.

SAYYAR, D., 1974. Bogomilstvoto i iranskite dualistichni ucheniya. 
Filosofska misal. 6, 82 – 88.

STOYANOV, Yu., 2006. Drugiyat Bog. Dualistichnite religii ot Antichnostta 
do Katarskata eres. Sofiya: Kralitsa Mab. ISBN-954-533-071-6.

Taynata kniga (Vienski prepis). 2009. Za bukvite. 30, 8. ISSN 1312-3785.
Taynata kniga (Karkasonski prepis). 2000. Filosofski alternativi. 3 – 4,  

55 – 58. ISSN 0861-7899.
Traktat v tri chasti. 2020. V: Gnostichni tekstove ot rakopisite ot Nag 

Hammadi. Sofia: Astrala, 51 – 100. ISBN 978-954-562-132-1.
FILIPOV, N., 1930. Filosofski problemi v uchenieto na bogomilite, 

Filosofski pregled. 3, 280 – 283.
MUZKANTSKIY, A.; YAKOVENKO, I., 2010. Maniheystvo i gnostitsizm. 

Kulyturne kod russkoy tsivilizatsii. Moskva: Russkiy puty. ISBN  
978-5-85887-377-8.

STELLETSKІY, N., 1902. Bolgarskaya eresy bogomilova. S.-Peterburga: 
Tipo-litografіya V. V. Komarova.

PETRANOVICH, B., 1867. Bogomili. Tsrykva bosanyska i krystyani. 
Zadar: Pechatnya Demarki-Rukіer.

POSNOV, M., 1917. Gnostitsizma II veka i pobeda Hristianskoy Tserkvi 
nada nima. Kіeva: Petra Barskіy.

A Valentinian Exposition. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.). The Nag 
Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 482 – 489. 
ISBN 0-06-066935-7

CHURTON, T., 1997. The Gnostics. New York: Barnes & Noble Books. 
ISBN 0-76070-478-3

CHURTON, T., 2005. Gnostic Philosophy. From Ancient Persia to Modern 
Times. Rochester: Inner Traditions. ISBN 978-1-59477-035-7

DUNDERBERG, I., 2005. The School of Valentinus. In: A. Marjanen and 
P. Luomanen (Ed.). A Companion to Second-century Christian Heretics. 
Leiden: Brill, 64 – 99. ISBN 90-04-14464-1

HAMILTON, J.; HAMILTON, B.; STOYANOV, Y., 1998. Christian Dualist 
Heresies in the Byzantine World C.650 – C.1450, Selected Sources. 
Manchester: Manchester University Press. ISBN 07-19-04764-1

JONAS, H., 1991. The gnostic religion, the message of the alien God and the 
beginnings of Christianity. Boston: Beacon Press. ISBN 0-8070-5801-7

KING, K., 2003. What is Gnosticism? Cambridge, MA–London: The 
Belknap Press of Harvard University Press. ISBN 0-674-01071-X



333

Концептуални аспекти относно Бог и спасението в ученията...

MARKSCHIES, C., 2003. Gnosis. An Introduction. London – New York: 
T&T Clark. ISBN 978-056-70894-41

MARTIN, S., 2006 The Gnostics The First Christian Heretics. Harpenden: 
Pocket Essentials. ISBN 1-904048-56-0

On the Origin o f the World. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.). The 
Nag Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 171 – 189. 
ISBN 0-06-066935-7

PAGELS, E., 1979. The Gnostic Gospels. New York: Random House.  
ISBN 0-3945-0278-7

PISTIS SOPHIA. 1978. R. McL. Wilson and C. Schmidt (Eds.). The Nag 
Hammadi Studies. The Coptic Gnostic Library. Leiden: Brill. ISBN  
90-04-05635-1

RUDOLPH, K., 1987. Gnosis The Nature and History of Gnosticism. New 
York: Harper San Francisco. ISBN 0-06-067018-5

The Teachings of Silvanus. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.). The 
Nag Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 381 – 395. 
ISBN 0-06-066935-7

THOMASSEN, E., 2021. The Coherence of “Gnosticism”. Berlin:  
De Gruyter. ISBN 978-3-11-070582-9

THOMASSEN, E. 2005. The Spiritual Seed. The church of the 
“Valentinians”. Leiden: Brill. ISBN: 978-90-47-41716-3

The Apocryphon of John. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.). The Nag 
Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 105 – 123. 
ISBN 0-06-066935-7

The Gospel of Philip. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.). The Nag 
Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 141 – 160. 
ISBN 0-06-066935-7

The Gospel of Truth. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.). The Nag 
Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 40 – 51.  
ISBN 0-06-066935-7

The Hypostasis of the Archons. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.). The 
Nag Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 162 – 169. 
ISBN 0-06-066935-7

The Sophia of Jesus Christ. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.). The 
Nag Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 222 – 243. 
ISBN 0-06-066935-7

The Tripartite Tractate. 1990. In: James M. ROBINSON (Ed.). The Nag 
Hammadi library. New York: HarperCollins Publishers, 60 – 103.  
ISBN 0-06-066935-7

VAN DEN BROEK, R. 2013. Gnostic religion in antiquity. Cambridge: 
Cambridge University Press. ISBN 978-1-107-03137-1



334

Георги Белогашев

VAN DER VEER, P., 1994. Syncretism, Multiculturalism and the 
Discourse of Tolerance. In: C. Stewart and R. Shaw (Eds.). Syncretism/
Anti-Syncretism. The Politics of Religious Synthesis. London: Routledge,  
196 – 211. ISBN 978-041-51111-71

CONCEPTUAL ASPECTS CONCERNING GOD  
AND SALVATION IN THE TEACHINGS OF GNOSTICISM  

AND BOGOMILISM

Abstract. article aims, through a comparative analysis, to explicate the Gnostic 
and Bogomil religious-philosophical conceptual grounds for the possibility of 
acquiring knowledge saving man from the dualism of being. The tasks of the study 
are to indicate the reasons for the search for such knowledge, which provides a 
form of human existence that will lead man to salvation. To achieve the tasks, 
the study begins by establishing the connections of Gnosticism and Bogomilism 
with historically preceding spiritual-religious communities and their concepts, the 
relations with Christianity and the grounds for their designation as Christian heresies 
are indicated, the conceptual parallels between Gnosticism and Bogomilism in their 
cosmological understandings are indicated and their consequences for man, the way 
out is indicated, which overcomes the unnatural state of being and the subsequent 
opportunity available to man for union with God.

Keywords: Gnosticism; Godliness; Christianity; God; heresy; salvation

 Dr. Georgi Belogashev, Assoc. Prof.
Web of Science Researcher ID B-9927-2019

Department of Philosophical Sciences 
St. Cyril and St. Methodius University

Veliko Tarnovo, Bulgaria
E-mail: g.belogashev@ts.uni-vt.bg


