
622

Pedagogy            Volume 86, Number 4, 2014   Педагогика

КАЖДЫЙ ДЛЯ МЕНЯ УЧИТЕЛЬ
(Содержание мастер-класса.)

Тринадцатые Международные педагогические Чтения – «Учитеь»

Ш.А.Амонашвили
Почетный президент 

Международного центра гуманной педагогики, 
Академик РАО

Тему моего мастер-класса я извлекаю из восточной мудрости, которая гла-
сит: «Никто тебе не друг, никто тебе не враг, а каждый для тебя учитель». 
К счастью, со школьных лет я познал любовь к учителю, но понадобилось 
долгое время, чтобы познать закон вечного ученичества.

Быть сознательным и устремленным вечным учеником – это такое сос-
тояние духа, когда знаешь, что высшим смыслом бытия являешься ты сам, 
процесс твоего совершенствования. Все, чем мы занимаемся и что творим в 
жизни, имеет двоякое значение: преподнеся миру свои дары духа - мы совер-
шенствуем свой духовный мир.

Зачем нам быть вечными учениками, и чему и у кого нам учиться?
Надо быть вечными учениками потому, что духовному совершенствова-

нию нет предела, а жизнь коротка, и нам нужно успеть достичь большего. Нам 
надо учиться таинству: отдавать как можно больше, чтобы совершенство-
вание наше достигло тоже высшего уровня.

Будет счастье, если на жизненном пути мы встретимся с Духовным Учи-
телем, который поведет нас правильно и быстрее. Но обычно устремленно-
му ученику учиться этому таинству нужно у каждого человека, у вообража-
емых учителей, у природы, у обстоятельств, у вещей и, наконец, у самого 
себя. 

Пусть те, у кого мы учимся, даже и не знают, что они поневоле становятся 
нашими учителями, тем не менее, мы ученики для всех и для всего. И, конеч-
но, тут же надо помнить, что сами тоже являемся постоянными учителя-
ми для всех других, и потому  живем, действуем, общаемся с окружающими 
так, чтобы им было чему у нас научиться.

Я долго думал, как представить на мастер-классе свой жизненный опыт 
ученичества. Я прошел через огромное количество людей, у которых я учил-
ся. Люди давали мне примеры и хорошие, и дурные. Мой внутренний мир 
чего-то принимал, а чего-то опровергал. То, что осталось во мне от них и 

 Events
 Събития



623

Каждый для меня Учитель

сплавилось с моим внутренним миром, стало моей воспитанностью, моим 
мировоззрением, моей личностью. 

Есть восточная мудрость: «Учитель не тот, кто тебя учит, а тот, у кого 
ты учишься».  Сознательное ученичество, к сожалению, не является естест-
венным состоянием в детском и подростковом возрасте, такое бывает редко. 
В этом возрасте детей нужно или увлекать, или принуждать к воспитанию и 
учению. 

Сознательный же ученик сам хочет научиться, воспитываться, и видит 
учителя в каждом, от кого только можно чему-то научиться. Учителем для 
него может стать любой, независимо от возраста, пола, положения. Но созна-
тельный ученик ищет и Высшего Учителя. 

Сознательными учениками не становятся даже многие взрослые, и не мно-
гие живут согласно мудрости: каждый для тебя учитель. 
Сознательное ученичество -  это путь устремленного к восхождению,  и 

потому в первую очередь надо понять необходимость самосовершенствова-
ния. А дальше – освободиться от гордыни, чувства превосходства, и научить-
ся быть открытым миру, наблюдать, выслушивать, принимать с радостью, 
быть признательным. Сознательный ученик в постоянном поиске учителя, 
но самое главное, старается видеть своего учителя во всех и во всем. 

Когда я стал сознательным учеником?
Нет, не с раннего детства или со школьной скамьи. А поздно, ставши ис-

кателем науки. Это тогда, когда я понял, что нет врагов, а есть препятствия, 
и когда я обуздал некоторые свои чувства, стал внимательным, научился 
спокойно выслушивать даже злобную критику и делать выводы, научился 
наблюдать. Я не могу назвать конкретные годы моего «преображения», но 
именно после того началось вхождение и рождение во мне гуманной педа-
гогики. Я не открывал гуманную педагогику, она была открыта давно, я ее 
познавал. 

И каждый для меня вдруг превратился учителем. Ими были:  родные 
люди,  мои школьные учителя,  мои научные руководители,  мои коллеги,  
мои ученики,  классики педагогики, семья, Небесные Учителя… Нако-
нец, сам стал учеником для самого себя, учусь быть учеником своего 
сердца.  

Для одних из них я стал сознательным учеником позже, когда их уже и не 
стало в живых, но оставили во мне память о себе. В этом моральном клима-
те памяти, как выразился Дмитрий Лихачев, они оживлялись и я, общаясь с 
ними, восполнял в себе упущенное. 

У всех у них я сознательно учился и продолжаю учиться, ибо земное уче-
ничество прерывается только смертью.

Своих учителей я как-то разделил, но по какому принципу, не могу сказать, 
сердце подсказывало, что так лучше. Это:



624

Ш.А.Амонашвили

Учителя морального климата моей памяти; 
Воображаемые учителя;
Земные учителя; 
Валерия Гивиевна Ниорадзе;
Ученики;
Небесные Учителя.
Рассказ о них и составляет содержание моего мастер-класса. 
Но смысл заключается в том, чтобы вы увидели, как зарождались во мне 

корни  гуманной педагогики. Ибо я утверждаю, что гуманная педагогика нахо-
дится не  вне нас, а внутри нас. Можно даже сказать: так же, как от рождения 
человек унаследует веру, страсть к познанию,  родительское чувство, чувство 
красоты и так далее, также унаследует  он от рождения и качество воспита-
ния – гуманность. 

Итак, о моих учителях и о моем сознательном ученичестве.

1. Учителя морального климата моей памяти
Во мне сохранились воспоминания родных и любимых мне людей,   ко-

торые давно ушли из жизни. В свое время они меня воспитывали, учили; 
для них я был воспитанником (сыном, внуком, учеником). Я принимал их и, 
как правило, следовал их наставлениям, но  был и непослушным. Я еще не 
осознавал глубину смысла их присутствия в моей жизни. Потом они ушли 
из жизни, а я со временем переходил в разные стадии своего становления. И 
обстоятельства, а также понимание значимости учителя то и дело возвращали 
меня к ним уже сознательно. 

В первую очередь, это мама, отец, бабушка и любимая моя учительница 
Варвара Вардиашвили. 

*Мама
Она одна воспитывала двоих детей – меня и мою сестру, которая была 

младше меня на 7 лет. Это были военные и послевоенные годы. Отец  у нас 
погиб в Крыму в 1942 году. Мама была больная женщина, инвалид второй 
группы,  не имела  дипломов об образовании. Но была мудрая женщина. Она 
не поверила в повестку из военкомата о гибели отца, и жила мыслью, что муж 
жив и обязательно вернется. 

Однажды, - я был тогда в четвертом или пятом классе, - пришла к нам со-
седка. Они уединились в кухне, поплакались об ушедших на фронт мужьях, 
пошушукались о своем горе, и я услышал, как мама в слезах доверила ей свою 
тайну: «Нет, муж мой не погиб, он вернется, и знаешь, чем хочу его порадо-
вать? Хорошо воспитанными детьми». 

Мне это запомнилось, и спустя десятилетия, когда вычитал в одной пре-
красной книге, что слово «забота» означает «за божественной тайной», тут 
же предстал передо мной образ матери с ее педагогикой сердца. Я понял, ка-



625

Каждый для меня Учитель

кая божественная тайна, какая забота пронизывала ее педагогику сердца, и 
какая эта была прекрасная педагогика. Как будто слышу наставление матери: 
«Воспитывает тот, у кого открылась божественная тайна и стремится 
исполнить ее». Божественная тайна есть истина воспитания. Слово «забота» 
для обычной педагогики не стало родным. Я же предлагаю зачислить его в  
основные понятия гуманной педагогики. 

*Отец
Он был рабочим типографии, директором смены, членом партии. Товари-

щи на работе его любили и уважали. Он получил производственную травму: 
правая рука была раздавлена под прессом и не мог сгибать пальцы, кроме 
того, имел брони. Но в первый же год начала войны он умудрился скрыть от 
врачебной комиссии свою инвалидность и, оставив молодую жену и двоих 
маленьких детей, пошел на войну добровольцем.

И время от времени, когда маме было тяжело, она плача проговаривала: 
«Зачем ты бросил меня одну, зачем оставил нас, ты же стрелять не мо-
жешь, убивать не умеешь… Зачем?». 

Этот вопрос «зачем», спустя много лет, я задавал образу отца: зачем он так 
поступил?  И приходил к выводу, что есть понятие «долг, суровость долга». Что 
делает понимание суровости долга в человеке? Лишает оно свободу или делает 
его свободным? Ни то, ни другое. Мы много сейчас говорим о воспитании лич-
ности и хотим  сделать наших детей счастливыми. Так вот, не будет личности и 
не будет у нее счастье без понимания суровости долга. Все наши разговоры о 
воспитании личности будут пустыми, пока не займемся этим первостепенным 
делом: воспитанием чувства и понимания суровости долга. Только гуманная 
педагогика дает возможность осмыслить значимость суровости долга в сози-
дании Великодушного и Благородного Человека. Отсюда следуют чувства пре-
данности и служения, пути совершенствования и восхождения. 

Такое понимание о качестве личности человека досталось мне от отца. 
Наша общественная, государственная, мировая жизнь и жизнь семьи была 
бы совсем другая, если большинство людей руководствовались чувством и 
пониманием суровости долга; тогда мы пережили бы на себе настоящее счас-
тье и истинную свободау. Эти идеи я хочу привнести в построении гуманной 
педагогики.

*Бабушка
Каждые каникулы я проводил в село Бушети  (Телавский район, Грузия) 

у бабушки и дедушки от матери. Бабушка была верующая женщина, замеча-
тельная хозяйка, работала в колхозе. Она с трудом читала, вместо подписи 
ставила крестик. От нее мне досталось понимание многих вещей, она зало-
жила во мне семя веры. Но на этот раз хочу поразмыслить об очень важном 
понятии – об образовании.
Что есть образование?  В современном понимании образованным считае-



626

Ш.А.Амонашвили

тся человек, который владеет   определенным официально принятым объемом 
знаний в той или иной сфере и имеет официальный документ по этому пово-
ду. А у кого нет такого документа, тот считается не имеющим образование. 
Но если у кого есть два или три диплома, говорят, что у него есть два или три 
образования. 

А у моей бабушки не было никакого диплома, и получается, что она была 
необразованным человеком. Но почему же тогда ее любило и почитало все 
село – и взрослые, и дети, говорили, что она добрейшая, великодушная, муд-
рейшая женщина! К ней постоянно приходили за советами: как и когда сея-
ть, как ребенка воспитывать, как в семье лад установить… Мне будет очень 
обидно, если кто скажет, что моя бабушка не была образованным человеком. 

Это понятие для меня раскрывается в той сути, в какой оно и было созда-
но. Сказано: Бог сотворил человека по образу и подобию самого себя. Значит, 
каждый Ребенок приходит в этот мир, имея в себе образ Творца. Что в этом 
образе? Все прекрасное и возвышенное, что свойственно Богу. В нем свет и 
нет тени тьмы. 

Но образ этот в Ребенке нуждается в раскрытии. В первых временах Ребе-
нок сам заниматься этим  не может. К нему должны придти на помощь взро-
слые. Вот этот процесс раскрытия божественного образа в Ребенке и есть 
процесс образования. Как сказано в Новом Завете: «Я посадил, Аполос поли-
вал, но возрастил Бог». А поливать нужно потоками возвышенных образов. 

В этом смысле могут быть люди без диплома, но образованные,  и с ди-
пломами, но менее образованные. Слово «образование» было создано дале-
ко до появления дипломов. Образ Творца в человеке и образование человека 
слитные понятия. Я желал бы, чтобы в гуманной педагогике вопрос стоял 
так: в процессе образования главным является раскрытие в растущем чело-
веке образа Творца и только на почве этого должно происходить освоение 
знаний. И благодарю своей бабушке, образ которой подводит меня к таким 
размышлениям.

*Деида Варо
Так звала вся школа учительницу родного языка и литературы Варвару 

Вардиашвили. Она целая глава в моей жизни, но хочу подчеркнуть те собы-
тия, которых я связываю с гуманной педагогикой. Тогда, в 1944-1950 годы, 
конечно, я этого не понимал, я просто любил этого учителя. Но последующие 
годы, с аспирантских времен по сей день, ее образ стал  неиссякаемым ис-
точником для моих педагогических размышлений.               

Я много пишу и рассказываю о методе дорисовывания.  У меня это идет от 
нее. Впервые же дни, как она пришла в наш шестой класс, она подозвала меня 
к себе и сказала: «У тебя какой-то поэтический взгляд… ты пишешь стихи?» 
«Нет», сказал я. «Но глаза у тебя поэта, должно быть, у тебя есть талант». 
Мне, двоечнику в классе, такое еще никто не говори. Воодушевленный от 



627

Каждый для меня Учитель

слов учителя я страстно увлекся поэзией, чтением и сочинением стихов. 
Что такое дорисовывание? Это прекрасный метод педагогического ис-

кусства, при котором  любимый  для Ребенка учитель или уважаемый им че-
ловек накладывает на него штрих своего возвышенного представления о нем;  
а потом, как только заметит, что Ребенок воодушевился и пробует свои силы, 
накладывает на него другие штрихи. Дорисовывание зиждется на веру учи-
теля в безграничные возможности Ребенка. 

Многие учителя знают и пользуются методом нашептывания.  Я его взял 
у своей учительницы. Было это в седьмом классе. Во время классной работы 
(мы писали сочинение) она незаметно подошла ко мне, нагнулась и шепнула 
мне на ухо: «Мальчик, мои пятерки краснеют рядом с двойками, как быть?»  
Голос ее был озабоченным. Нашептывание любимой учительницы вызвало во 
мне смятение, я не мог ее огорчить, мне стало стыдно. 

В общем, в последующие месяцы я преодолел свое отставания и даже стал 
преуспевающим. Но в своих научных поисках метод нашептывания я довел 
до  искусства: он стал многофункциональным, с его помощью можно успеш-
но решать и дидактические, и воспитательные  задачи, можно складывать 
личностные взаимоотношения с каждым учеником, можно развивать и ук-
реплять духовную общность. 

Это же событие зарождает во мне идею о моменте истины в воспитании. 
Судя по тому, что со мной тогда произошло, я склоняюсь к мысли, что в жизни 
конкретного Ребенка то и дело могут возникнуть такие моменты (короткие про-
межутки времени), когда он готов сделать прыжок в своем восхождении, разом 
измениться к лучшему. Эти моменты заряжены  обстоятельствами и  душевным 
состоянием Ребенка. И очень важно, чтобы именно тот учитель, кого он любит, 
кого он уважает, сердцем почувствовал назревание такого момента и нужным 
словом, соответствующим влиянием дал ему взорваться в Ребенке.  Вот какая 
прекрасная проблема для исследования. Может быть, моя учительница владела 
еще и искусством созревания момента истины? Тоже проблема для  разгадки. 

Я продолжаю учиться у нее искусству возвышения ученика в процессе об-
щения с нами, искусству быть естественным, искусству мудрой любви и еще 
много чему. 
Почему мы  звали ее «Деида Варо»?  Переводе это означает «тетя», а буква-

льно – «мамин сестра».  Так обращались к ней все ее ученики, даже молодые 
учителя. Этим подчеркивалась ее особая заботливость о каждом ученике.

2. Воображаемые учителя
*В.А.Сухомлинский 
1969 год стал для меня особенным: я получил из Павлыша, от самого 

Василия Александровича Сухомлинского, бандероль,  где была только что 
изданная в Киеве на русском языке книга «Сердце отдаю детям». Он  бла-



628

Ш.А.Амонашвили

годарил мне за то, что в своей статье в «Комсомольской правде» я сослался 
на него.  

Это событие заставило меня прочитать его книги, которых  до того мало 
знал, и я открыл для себя классика. Читал Василия Александровича и чувство-
вал, как взрослею. Укреплялась моя вера, совершенствовались мои взгляды, я 
переживал радость от того, что есть, за кем следовать. 

Но чтением дело не закончилось: я вообразил его себе и начал приглашать 
на свои уроки. Он обычно «садился» за последней партой и наблюдал, как я 
тружусь, как общаюсь с детьми. После урока я «выслушивал» его добрые и 
мудрые наставления, и на следующий день опять приглашал на урок. Когда 
я читаю какую ни будь его книгу, я обычно разговариваю с ним, спрашиваю, 
советуюсь. 

Многому я научился у Василия Александровича. Я принял его идею: «Без 
духовной общности воспитание не состоится», и назвал ее законом Сухом-
линского. Я открыл у него тайну писать с подтекстами, чтобы уберечь в 
те нелегкие годы господства идеологии  хрустальную гуманную педагогики. 
Так я замаскировал в своих книгах, в частности, идеи о свободном выборе и 
о «четвертом измерении». 

Мне не довелось счастье встретиться с ним, но в моем воображении обща-
юсь с ним продолжаю учиться у него.

*Марк Фабий Квинтилиан и Ян Амос Коменский
Когда в свои аспирантские годы я впервые начал знакомиться с трудами 

римского педагога первого века Марка Фабия Квинтилиана и чешского пе-
дагога семнадцатого века Яна Амоса Коменского, а также трудами Иоганна 
Генриха Песталоцци, Жан Жака Руссо, Джон Локка, Константина Дмитри-
евича Ушинского, Якова Семеновича Гогебашвили, Антона Семеновича Мака-
ренко - мой тогдашний материалистический взгляд не давал мне возможность 
понять и принять основу их учения.

Но по той мере, как часто обращался я к их трудам и размышлял о гуман-
ном подходе к детям в своей экспериментальной практике, мое сознание ме-
нялось: я начал понимать, что педагогическую истину надо искать в недрах 
классики. 

Я научился способу общения с классиками, и все они разом стали моими 
учителями. Способ этот объединяет:

– умение задавать вопросы и выслушивать ответы, размышлять над отве-
тами без критики, по принципу «утверждающий богат, отрицающий беден»; 

– умение следовать ходу их мышления и мыслить вместе с ними, сораз-
мышлять с ними; 

– умение менять, корректировать, совершенствовать свое мышление, рас-
ширить свое сознание;



629

Каждый для меня Учитель

– умение строить практику согласно основным постулатам классики;
– умение вести с ними диалог и быть  преданным и творческим уче-

ником. 
Такое сознательное ученичество, как мне представляется, продвинуло 

меня в углублении гуманной педагогики.
1. Я понял, что классики свои учения строят на одну и ту же основу – на  

христианскую философию, это и делает их учения классическими.
2. Мне стало известно, что все классики от Квинтилиана до Сухомлинско-

го – это одна строительная «бригада», которая возводит великолепный храм 
гуманной педагогики.

3. Я увидел, что их сознание расширено понятиями: вера, духовность, гу-
манность и человечность.

4. Я убедился, что классическая педагогика есть следствие высшей, бо-
жественной мудрости и утонченной практики (а не науки).

5. Ребенок предстал передо мной как сущность духа и природы со своим 
безмерным богатством и безграничными возможностями.

6. Я понял, что судьба образования выстраивается умом и сердцем учителя.  
Хотите приведу мудрости, которых иначе не назовешь, как законами гу-

манной педагогики?  Вот они:
Наша душа небесного происхождения.
Отец, как только родится у тебя сын, возложи на него самые лучшие на-

дежды (это Квинтилиан).
Земная жизнь есть подготовка к жизни вечной.
Ребенок, пойми, что ты есть мой микрокосмос, который способен объя-

ть макрокосмос (это Коменский).
В любви ребенок находит вдвое больше источник роста (это Песталоцци).
В школе должна присутствовать разумная религиозность.
Под именем  гуманного образования надо разуметь развитие духа челове-

ческого, а не только формальное развитие.
Дети не готовятся к жизни, они уже живут (это Ушинский).
Уважайте детское незнание (это Корчак).
Без духовной общности воспитание не состоится (это Сухомлинский).  
Даже эта часть идей способна дать сознанию и образовательному миру 

безошибочный ориентир воспитания молодого поколения.  
То прилежание сознательного ученика, которое я смог проявить, и та 

глубина постижения классического наследия, до которой я смог докопа-
ться, меня изменили, гуманная педагогика во мне приобрела земные и не-
бесные краски.
Эту педагогику я и хочу дарить всем, кто в ней нуждается, кто ее хочет, 

кто для нее готов.



630

Ш.А.Амонашвили

3. Мои земные учителя
Был у меня прославленный научный руководитель, академик Российской 

Академии педагогических наук Давид Онисимович Лордкипанидзе. Он мне, 
аспиранту, сказал: «Читай классику». Спасибо ему.

Был у меня прекрасный учитель, доктор психологии, тончайший экспери-
ментатор, прославленный Барнаб Иосифович Хачапуридзе. Он уразумел мои 
рвения, сказав однажды: «Научись, чтобы оппозиционера вовлекать в пози-
цию». Учусь этому до сих пор.

Многому научился я у своих прекрасных коллег: Нателы Александровны 
Амонашвили, Мзии Самуиловны Гвилава, Веры Геннадьевны Александровой, 
Виктории Федоровны Бак, Марины Андреевны Баранюк, Киры Алексеевны 
Молчановой, Дайниса Озолс, Талиса Яунземис, Ирене Стулпинене, министра 
Латвии («Каждый ребенок для нас – национальное достояние»), Хулмат, Паа-
ты Шалвовича Амонашвили…

Но есть люди, которых обычно называют врагами. Было время, когда кто-
то писал доносы в партийные органы о том, что я и мои коллеги насаждаем в 
советской педагогике буржуазные идеи. 

Кто-то со своей властью хотел уничтожить меня и моих единомышленников. 
Кто-то приписывал мне борьбу против классика грузинской педагогики 

Якова Семеновича Гогебашвили. 
Кто-то клеветал в газетах. 
К счастью, в те 60-80-ые годы невидимая сила вложила в мой разум, что 

врагов нет, а есть препятствия, которых нужно достойно преодолеть. По-
тому я не боролся против них, не писал против них какую-либо критику, а  
учился у этих людей, каким мне не надо быть, как не озлобиться, как оста-
ться самим собой, как совершенствовать свою педагогику, как, не смотря ни 
на что, быть добрым и внимательным к этим людям. 
Они – мои учителя, а учителей надо почитать. Потому выражаю этим лю-

дям, -  их называть не надо, сами поймут, - свою признательность. Их уроки 
завершены с огромной для меня пользой.  

4. Валерия Гивиевна Ниорадзе 
О Валерии Гивиевне Ниорадзе хочу поговорить отдельно. 
Если исходить из своих убеждений и взглядов, то мне кажется, что наше 

единение было не случайным. Точнее, было не случайным то, что ни одна де-
вушка до нее, в которых  я якобы влюблялся, не захотела выйти за меня замуж. 

Мне было 32 года, когда она пришла в наш институт работать, и я влюбил-
ся в нее, как говорят, с первого взгляда. Это была осень 1962 года, а в марте 
1963 мы поженились. С того же самого времени моя творческая жизнь в 
науке резко изменилась:

– я открыл в себе свой смысл жизни;



631

Каждый для меня Учитель

– наполнился мощными потоками вдохновения;
– смелость моя не знала границы;
– мы с коллегами, с участием Валерии Гивиевны, создали лабораторию 

экспериментальной дидактики;
– лабораторию обосновали в Тбилисской первой республиканской экспери-

ментальной школе;
– развернули лабораторную и массовую экспериментальную работу;
– увлекли за собой сотни учителей;
– начали разрабатывать систему нового содержания и новых подходов. 

Наши поиски стали нашумевшими во всем тогдашнем Советском Союзе и 
за рубежом. Складывались теоретические и экспериментальные основы гу-
манной педагогики. 

Мы хлебали и радости победы, и тяжелые удары, и вознесения, и го-
нения. 

Мы шли против закона: печатали новые учебники без разрешения цензуры, 
это было очень опасно, но ради торжества идеи шли на риск. 

Конечно, не все наши высказывания укладывались в рамки официальной 
педагогики, что давало защитникам идеологии повод нападать на нас… 

После развала Советского Союза сложились обстоятельства, что вынудило 
нас с Валерией Гивиевной покинуть Грузию. 

Мы обосновались в Московском городском педагогическом университете 
(спасибо тогдашнему ректору, теперь президенту Университета академику 
Виктору Васильевичу Рябову, он пригласил нас и создал нам лабораторию 
гуманной педагогики). 

Наша деятельность началась разворачиваться в Россию  и в странах, соста-
вляющих ранее Советский Союз. Во что она вылилась, тому подтверждение 
наши Тринадцатые Международные Педагогические Чтения. 

Эта полувековая наша деятельность полна борьбой, она стала для нас 
школой жизни. Все события, происходящие в ней, все люди, участвующие в 
ней – все это как большая учительская, в которой ученик я один. Они учили 
меня, я был для них осознанным учеником.  

Валерия Гивиевна ушла из школы жизни пораньше, подав мне урок, как 
достойно можно покинуть этот мир. Она ушла, а я остался. Видимо, мне нуж-
но еще довершить свое образование, но уже без главного моего земного во-
дителя. 

Если вы, дорогие друзья-коллеги, считаете, что за эти 50 лет я потру-
дился с пользой для гуманной педагогики, то хочу вам откровенно сказать: 
во всей моей деятельности присутствует мудрость Валерии Гивиевны. 

Помню, как мама сказала ей в день нашей свадьбы: «Дочка моя, я воспитала 
его, как могла, а теперь продолжай ты его воспитание». И она продолжила. 



632

Ш.А.Амонашвили

Я был у нее, с одной стороны, как непослушный, самовольный ребенок, но 
с другой – я вполне осознанно принимал ее в качестве  своего учителя, хотя 
сама называла меня своим учителем. 

Я учился у нее сдержанности и умеренности, мудрости и педагогическо-
го искусства, терпения и заботы. 

Все важнейшие идеи гуманной педагогики, которых я  выносил на обсуж-
дение, вначале проходили через ее мудрое сознание, через ее начитанности, 
через ее опыт. 

Она осторожно корректировала мою жизнь.  
Она сделала меня русскоязычным и пишущим человеком.  
Я учился любить жену в любом возрасте: и тогда, когда она была свежа, и 

тогда, когда у нее появились морщины. 
Думаю, она и теперь не оставит меня без своих забот, а я и дальше буду  

учиться у нее идти верхними путями. 

5. Я ученик своих учеников
Дети черпают педагогическую мудрость оттуда же, откуда черпают 

свою мудрость классики педагогики. Но классики пишут книги и ведут 
деятельность,  дети же - как открытые учебники высшей педагогической 
мудрости.  При этом  они открываются на той странице, какая нужна учи-
телю, чтобы он продвинулся, умудрился, стал мастером. Но чтобы воспо-
льзоваться этой страницей, надо быть сознательным учеником для своих 
учеников. Иначе мы никакую страницу не увидим и никакая наука нам не 
достанется. 

Вообразите такую картину: во втором классе раздал я детям тетради 
для контрольных работ и, как это обычно делается, собираюсь отчитыва-
ть детей за допущенные ошибки и приступить к их исправлению. Но 
девочка Лела вдруг заплакала. «Не люблю математику,- говорила она 
плача,- не люблю математику… все красное, все красное…». То есть, ее 
возмутили мои красные черточки, которыми я указал ей на допущенные 
ошибки. 
Итак, передо мной на нужной странице открылся учебник  вселенской педа-

гогики. Одно из двух: или я успокою девочку и пойду дальше, не замечая сокро-
венную страницу, ибо ученик мне никакой не учитель; или же жадно и усердно 
восприму каждую букву открытой мне страницы, ибо мои ученики – это мои 
учителя. 
Но я принял ученицу как своего учителя и вот что у меня получилось:
– я понял, что мне лучше вдохновлять и воодушевлять детей на успех, чем 

причинить им уныние из-за своих мелких неудач и ошибок;
– я понял, что ошибки, допускаемые учениками, как правило, есть след-

ствие дефектов моей педагогики;



633

Каждый для меня Учитель

– я понял, что все, что только вызывает в учениках раздражение или скуку, 
должно быть изъято из педагогического процесса;

– я убедился, что ученик не безразличен к тому, как я к нему отношусь. 
Я еще многое другое вычитал из этой прекрасной страницы. 
Потому решил: вместо красных чернил буду применять зеленые и вместо 

ошибок буду искать в работах детей хоть малюсенький успех. И, вообще, 
буду вести учеников от успеха к успеху, от достижений к достижениям. Обра-
зовательный процесс для учеников должен быть победоносным, жизненным, 
радостным. А если речь идет о цвете чернил, возьму зеленые и ими буду от-
мечать не ошибки, а успехи и продвижения детей. Этим опытом сейчас по-
льзуются многие учителя.

Слезы Лелочки заставили меня переосмыслить всю свою педагогику, на-
полнить ее духом гуманности и понимания. С помощью учеников, с их под-
сказками и поддержкой я открывал новые для себя принципы и методы гу-
манной педагогики, или же  с их участием совершенствовал другие. Могу это 
сказать о принципе свободного выбора, о методе соавторства и свободных 
домашних заданий, о юбилеях урока и т.п. За всеми этими продвижениями 
стоят мои учителя-ученики.

6. Небесные Учителя
Сказано: «Когда готов ученик, к нему приходит Учитель».
Видимо, я еще не готов для такой высокой чести. Но это не мешает мне 

самому выбрать своего Небесного Учителя и следовать Его заветам.
Я убедился, что очень даже нелегко это делать, ибо заветы Учителей не 

знают компромисса. Они требуют строить новую жизнь, а не приспосабли-
ваться к той, что уже есть.

От Учителя я взял завет: «Обращайся к людям так, как хотел бы, чтобы к 
тебе обращались». И много лет упражняюсь вести такой образ жизни. Ни все 
получается, но я счастлив самому упражнению – в нем путь к совершенство-
ванию, я чего-то достигаю. 

Небесный Учитель сказал: «Люби ближнего своего, как себя самого». Учу-
сь этому, а ближним для меня является каждый встречный. Трудно любить 
каждого, но надо любить даже того, кто вредит тебе, кто тебе не мил. 

Высший Учитель наставляет: «Утверждающий богат, отрицающий бе-
ден».  Давно упражняюсь жить по закону утверждающего, и вижу, как  трудно 
и как прекрасно так жить. 

Сказал Учитель: «Человек должен принадлежать красоте». Это же высшая 
норма жизни! Возможно такое? Я прокладываю себе путь к такой жизни. 

Трудно жить на Земле по законам Небесных, но как прекрасно в этом уп-
ражняться!

Думаю, я получаю поддержку от Невидимых Помощников  через сны свои. 



634

Ш.А.Амонашвили

Одни из них указывают мне на мои слабости. Другие предвещают будущее. 
Третьи объясняют обстоятельства. Четвертые наставляют. 

Я чувствую Невидимых Помощников, когда вдохновлен, когда я писал, 
скажем, книгу «Здравствуйте, дети!», или же «Амон-Ра». 

Подытоживаю свой опыт ученичества.
Верхними путями  идет тот учитель, кто стал сознательным учеником для 

каждого: и для своих учеников, и для классиков педагогики; и для своих род-
ных людей, и для случайных встречных.   

Верхними путями идет тот учитель, кто чтит Небесных Учителей и упраж-
няется применять в жизни их заповедей.

Учитель же, который считает, что ему учитель уже не нужен, ибо сам уже 
учитель с опытом, находится в заблуждении, он не обретет верхний путь.

Учитель нужен всем и всегда.

Ш.А.Амонашвили
Почетный президент 

Международного центра гуманной педагогики, 
Академик РАО


