
9

Filosofiya – Philosophy                            Volume 32, Number 1, 2023                         Философия

Aesthetics
Естетика

https://doi.org/10.53656/phil2023-01-01

ЕСТЕТИЧЕСКИ БЕЛЕЖКИ ПО КРАЯ  
НА РОМАНТИЗМА

Доц. д-р Силвия Борисова
Българска академия на науките

Резюме. Статията има за цел да представи в сравнителен анализ между 
романтическата ценностна субективност и постмодерната такава (която 
за Лиотар е не по-малко „дан на романтизма“) метаморфозата на най-
рефлективните, или граничните естетически категории-ценности 
(възвишеното, ироничното; трагичното като „трагизъм на съществуването“ в 
смисъла на Лосев; абсурдното в неговата естетическа трактовка и др.): как след 
изтръгването на „вертикалите на Духа“ и в условията на „хиляда плоскости“ 
тези ценности продължават да бъдат не просто мислими и възможни, а тъкмо 
те дават легитимност на съвременното естетическо. Това е и контекстът 
на интерпретация на въпроса за края на романтизма, вплитащ се логически в 
други дискутирани краища с аксиологическа основа – на цялостната личност, 
на изкуството, на „големите наративи“… 

Ключови думи: романтизъм; постмодерност; естетическа субективност; 
естетически ценности; Фр. Шлегел; Лиотар

Романтическият поетичен вид е още в процес на развитие, нещо повече, 
действителната му същност се състои в това, че той може вечно сам  

да се развива и не може никога да бъде завършен докрай.
(Schlegel 1984в, 172 – 173, фр.116)

Общоизвестен е фактът, че ранният романтизъм – философски и литерату-
рен преди всичко – поставя началото на небивал период в (само)разбирането 
на естетическата и на творческата субективност, от една страна, и на нейния 
художествен език, от друга. С дистанцията на времето структурите на тази 
онтологическа и типологична „небивалост“ на естетическото не просто 
излизат на светло, но биват допълвани и отрефлектирани (в постромантизма), 
преповтаряни (в неоромантически облик) или табуирани (в структуралистка-
та и аналитичната перспективи): постоянно са подлагани под въпрос и нови 
интерпретации и актуализации.

Отправна точка на настоящата статия ще бъде разгръщането на идеята 
за романтическата субективност през призмата на естетическите категории-



10

Силвия Борисова

ценности (1): и по-конкретно през трите основни елемента на романтическия 
пъзел – фигурата на художника (твореца, автора), или небивалата естетиче-
ска субективност (1.1.); изкуството като „нова митология“, от една страна, и 
света като вечно самоизвайващо се произведение на изкуството, от друга, или 
небивалото романтическо изкуство (1.2.) и небивалото ценностно отношение 
на романтическата субективност към обграждащия я свят (1.3.). В сравни-
телен анализ се дискутира проблемът за повторението и метаморфозата на 
романтическото и мястото на романтическите естетически ценности след из-
тръгването на „вертикалите на Духа“ в условията на „хиляда плоскости“ (2), 
за да бъде изведена, в крайна сметка, идеята за романтизма като епистема 
и допълнително да се изследва типологията на романтическото в посока на 
разрива или на безкрайното утвърждаване зараждането на модерната естети-
ческа субективност (3).

1. Романтическата субективност през призмата на естетическите цен-
ности 

Естетиката на романтизма е пъстра, разностранна и богата на формулиров-
ки, но при все това нейните специфични черти могат да се обособят условно в 
една триделна типология: художник/творец/автор/естетическа субективност; 
изкуството като интенционален и търсен от художника свят; отношението на 
естетическата субективност към света, в който битува, и оттласкването ѝ от 
него. 

1.1. Художник/творец/автор/естетическа субективност
На този културно-исторически етап на развитие на западната естетика 

естетическата субективност е преимуществено творческата. Удоволствието 
и съзерцанието също са нейни елементи, но тя на първо място има задачата 
да гради изкуство и естетическа теория на съвършено нови основи. Затова 
и романтическата естетическа субективност, художникът, творецът, авторът 
се взимат тук като синоними. Фр. Шлегел, обособил и самото теоретическо 
ядро на ранния романтизъм, който се характеризира и с най-изострена са-
морефлексивност на естетическия субект, изхожда от концепцията на Фихте 
за „безкрайното ставане“, но естетизирана и обрана откъм нравствения мо-
мент. В синхрон с Хегел, безкрайният стремеж по идейното овладяване на 
материята достига в романтичната художествена форма своя последен етап: 
„Истинското съдържание на романтичното е абсолютната вътрешна духов-
ност, а съответстващата му форма е духовната субективност като схващане 
на своята самостоятелност и свобода“ (Hegel 2004, p. 678). Сега вече идеята 
е намерила своята конкретна определеност до степен, за която материята е 
само претекст и някога безкрайният стремеж-към-света сега се трансфор-
мира в стремеж към безкрайното, ирелевантен и свободен спрямо всякакъв 
излаз навън-в-света.



11

Естетически бележки по края на романтизма

Творецът е безспорният демиург в изкуството, разгръщащ в него своя въ-
трешен космос, своята индивидуалност и личност. За Шлегел гениалността 
е „естественото състояние на човека“ и „всеки цялостен човек има някакъв 
гений“, „истинската добродетел е гениалност“ (Schlegel 1984а, pp. 221 – 222, 
фр. 19 и 36), но същевременно творец е само „този, чийто център е в него 
самия“ (пак там, 224, p. 45). Което ще рече, че геният – или романтическата 
субективност – вече е космос и безкрайност, конституирана чрез собствени 
правила: „Художник може да бъде само онзи, който има собствена религия 
и оригинални възгледи за безкрайното“ (пак там, 220, фр. 13). Романтичното 
изкуство дава израз на личните богове и правила, на породената от себе си 
и собствения „център“ и в същото време образцова оригиналност – според 
широко приетата в ранния романтизъм Кантова концепция за гения. И тъй 
като основен закон на романтичното изкуство е в крайна сметка „абсолютни-
ят произвол на поета, който не е подвластен на никакъв закон“, но си служи 
с абсолютните оръдия на мистиката – поетическото вдъхновение, въображе-
нието, сънуването, предчувствието, изострената сетивност и всичко свръхсе-
тивно (отново в духа на Фихте) – то този творец е завършен ироник, който се 
извисява над всичко и е способен на всичко; ироническият произвол е хаос в 
хаоса и в това е единството му.

А ироникът, в еднаква степен творящ себе си и света по силата на фантази-
ята, е именно играещият човек („поетическата илюзия е игра на представи, 
а играта е илюзия за действия“ – Schlegel 1984в, p. 170, фр. 100), който сторва 
силата на природната необходимост в абсолютна свобода в художествеността. 
Тази свобода обаче има за цена човешката раздвоеност във вечния копнеж по 
недостижимото и търсенето на устойчивост в пресечната точка на свобода и 
природа, необходимост и творчество, феноменално и ноуменално.

У. Блейк нарича поета „прорицател“; за Фр. Шлегел също философът поет, 
поетът философ са „пророци“ (пак там, 187, фр. 249). Неслучайно дисертаци-
ята на Киркегор Върху понятието за ирония градира в триадична типология 
фигурите на пророка, трагическия герой и ироника (Kirkegor 1993, pp. 246 – 
247). За Киркегор всяка повратна точка в историята съдържа елементите на ед-
новременно неопределено отваряне на място за новото и изтласкване на стария 
порядък: 1) пророческият индивид е, „който съзира новото в далечината (…) 
в тъмни и неопределими контури“, той обаче не притежава бъдещето – само го 
предчувства; нито е в състояние да го осъществи, нито повече да бъде част от 
действителността, на която принадлежи; 2) трагическият герой е този, който 
истински се бори за новото, което да заеме мястото на отмиращото старо и да 
улегне, да се утвърди; 3) тогава собствено задача на ироническия субект е да 
намери онази пукнатина в съществуващия порядък, в която да се настани и да 
го разгроми: „дадената действителност изцяло е загубила своята стойност“ за 
него, не отговаря на идеята, но той все още не притежава и новото: 



12

Силвия Борисова

„той е този, който трябва да произнесе присъдата. Ироникът в известен 
смисъл наистина е пророк, тъй като непрекъснато сочи към нещо бъде-
що, но какво е то, не знае. Той е пророк, но неговото положение и ситу-
ация са противоположни на тези на пророка. (…) Това, което трябва да 
дойде, е скрито за него, намира се зад гърба му, но тази действителност, 
срещу която той се опълчва, е именно тази, която той трябва да унищо-
жи, към нея се насочва унищожителният му поглед (…) Иронията не 
създава нищо, защото това, което трябва да бъде създадено, се намира 
зад гърба ѝ“ (пак там, 247).

За Киркегор иронията при Шлегел и Тик е негативна безкрайност, има-
нентна на съзнанието (ироническата субективност като безкрайна абсолютна 
негативност), и като такава, не е в служба на световния дух, а е една вто-
ра потенция на субективността, дълбаене в негативното. Това е и контекстът 
на Шлегеловия романтически демиург: чистият човек на духа съществува 
само в невидимия свят, но трябва да бъде направено така, че той да се 
яви (срв. Schlegel 1984а, pp. 220 – 221, фр. 16). Това ще бъде буквална реплика 
в манифестите на сюрреализма; за Рьоверди например „образът е чисто тво-
рение на духа. Той не може да се роди от сравнението, от доближаването на 
две повече или по-малко отдалечени реалности“ (Ryoverdi 1997, p. 107).

Така щрихираната фигура на романтика и по думите на П. Гайденко – иро-
нията на романтиците, симптоматично завършваща със саморазяждане, с по-
губване на нейните субекти, превръщащи се в нейни обекти, както в случаите 
Клайст, Пърси Шели, Хьолдерлин; „прокълнатите“ фигури на наследилите го 
френски символисти остават, в осанката на собствената си ирония, като уди-
вително устойчиви в менящите се пейзажи на постромантизма, постмодерни-
зма и както по-късно във времето ще стане ясно – на онази Лиотарова „зона“.

1.2. Изкуството като „нова митология“ и светът като вечно самоизвай-
ващо се произведение на изкуството 

В своите Фрагменти Новалис пише, че „творецът принадлежи на творбата, 
не творбата на твореца“ (Novalis 1984, p. 307, фр. 1110), а за Шлегел безкрай-
ността на „творението, което превишава по божествен начин всеки замисъл и 
чийто замисъл никой няма да изучи докрай“ (Schlegel 1984а, p. 233, фр. 136).  
Изкуството е израз на абсолютната идея, проведена чрез безсъзнателен про-
цес: несъзнателно обективираното в изкуството е повече от овладяната твор-
ческа субективност. То е последна граница на възможното и се простира отвъд 
способността за обяснение – тъй както естетическите идеи в Кантов смисъл 
образуват „океан от родствени представи“.	

Следи от миметичното са останали само в пътешествието към дълбините 
на негативизираната естетическа субективност – за Лукач дори „най-чиста-
та“, следователно, неотразяваща субективност“ (Lukach 1986, p. 396) не е из-



13

Естетически бележки по края на романтизма

цяло неподвластна на миметическия принцип. В това пътешествие различни-
те изкуства добиват равноценност: завръща се значимостта на музиката като 
алтернативен център на естетическото (пр. Вакенродер) – с което се затваря 
естетическият кръг, отворен някога от питагорейците – поезията е музика на 
думите (Тик); всеки жанр е изразим през всеки – литературният превод се 
издига от А. Шлегел и Л. Тик до култ и ритуал. Приказки, новели, фрагменти, 
поверия, гротески, карнавална фриволност, арабеска се къпят в изворите на 
народната поезия, Ориента, на далечни времена и екзотични държави. Р. Ваг-
нер нарича този тотален синтез между видове и жанрове Gesamtkunstwerk1.

Романът, или новелата, е най-съответната форма за един универсален 
романтически/поетически синтез: синтез на изкуствата, сливане на поезия 
и философия, религия и поезия, митология и поезия, художествена практика 
и научна теория (срв. напр. Schlegel 1984в, p. 189, фр. 255), който е изведен от 
самия човешки живот – защото всеки живот е един роман. Наука, философия, 
морал, изкуства, религия, митология и поезия – са едно цяло и неделими (срв. 
Schlegel 1983). Висшата действителност се разкрива чрез загадъчни писмена 
в нисшата; всяко сетиво може да бъде изразено чрез друго сетиво2. 

И този синтез е възложен тъкмо на плещите на естетиката, която за Шлегел 
е „философия на цялостния човек“ (Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe 1958, 
200). Тази нужда от приобщаване през естетическото е израз на търсенето на 
една нова революция на духа, на нов тип култура, на „нова митология“, коя-
то по аналог на древногръцката открива своя общозначим кръг от символи – 
този път не само в изкуството, но и в естествознанието и трансценденталната 
философия. Затова и новата митология е още „трансцендентална поезия“ 
(Schlegel 1984в, p. 185, фр. 238). 

Романтическата естетика, като такъв абсолютен синтез на изкуство и фи-
лософия, е едновременно хаотична и систематична (срв. Schlegel 1984а, p. 
225, фр. 55), негов изход и начало е абсолютният хаос. Но „само онази обър-
каност е хаос, от която може да възникне един свят“ (пак там, 226, фр. 71).  
И тъкмо водещият принцип на иронията е онова „ясно съзнание за вечната 
подвижност, за безкрайно пълния хаос“ (пак там, фр. 69): така че от своя 
страна трансценденталната поезия е „трансцендентална буфонерия“: „В сър-
цевината е настроението, което пренебрегва всичко и се издига над всичко ус-
ловно до безкрая, дори над собственото изкуство, над собствената добродетел 
или гениалност, във външния облик, в изпълнението – мимическият характер 
на обикновено добро италианско буфо“ (Schlegel 1984б, p. 148, фр. 42).

За Шлегел иронията е форма на изкуство, възможност и същевремен-
но задължение на романтическия поет философ; Ортега-и-Гасет изрично 
отбелязва зародиша на „стила на новото изкуство“ още у братята Шлегел – 
трансценденталната буфонада е отдавна побрала комичното в новото 
изкуство на Ортега и всеотрицаващото антимиметично на Адорно, демо-



14

Силвия Борисова

нично-естетическото по Гайденко още тогава е започнало да разнищва 
позитивните естетически ценности (срв. Ortega y Gasset 1984; Adorno 2002; 
Gaydenko 1997). Самото ядро на ранния романтизъм е създадено около „стре-
межа да се създадат нови ценности и да се изкове нова представа за човека и 
за мястото му в света“ (Nikolchina 1988). Бердяев например – във Философия 
на неравенството – вижда това „вътрешно движение към нови ценности“ в 
романтизма, концентрирано в периода след Френската революция – с него се 
поставя и началото на постепенното разрушаване на Просвещенския проект 
(вж. Berdyaev 1990).

1.3. Отношението на естетическата субективност към обграждащия я 
свят

Зарядът на романтическия бунт е насочен срещу откъсването на човека 
от природата, срещу нищетата на градовете гиганти (срв. тематизирането на 
тази нищета в Лиотаровата Зона и Немислимото при Рансиер: Liotar 2002; 
Rancière 2001), срещу рационализма, от който сам израства; ценностната му 
система се ръководи от стремежа да се разменят местата на действителното 
и възможното. Оттук и афинитетът на романтиците по алтернативните прос-
транства, времена и обстоятелства, по чудатите и маргиналните герои/харак-
тери – по утопии, в които виждат сбъдване, по хора и същества с мистериозни 
черти, в които виждат пречистване и спасение (детето, животното, чудовище-
то, урода, лудия, куклата, двойника, сянката…).

И ако музиката на думите е романтически център, то вече не питагорейска-
та музикална мяра и хармония, а музикално-дисонантното, отразяващо плът-
но изначалния хаос и двуемирието на човешкото съществуване, е център на 
романтическата естетика: на водещите естетически ценности на романтизма. 

Парадоксалното, пределното, далечното, магичното, фантастичното, хи-
перболичното, хаотичното, изключителното, странното, рядкото, интерес-
ното, ексцентричното и чудовищното (вж. Schlegel 1984в, p. 176, фр. 139), 
демоничното, гротескното (вж. пак там, 194, фр. 305), отсъствието/лишеност-
та (нощта), незавършеното, още неустановеното, блуждаещото, безкрайното, 
анормалното, безредното – са само част от естетическите търсения на роман-
тизма, разтърсващи из основи категориалния апарат на класическата естети-
ка, кристално ясното и йерархично противопоставяне на красиво и грозно, 
трагично и комично, възвишено и низко. За романтиците са важни – сякаш 
като доказателства за наличието и очевидността на света на възможното – 
всички естетически феномени в „покрайнините“ (по израза на Лиотар) на 
класическата естетика, в непобираемото в стройни йерархични редове. Още 
по-пленителни са тези „романтизирани“ погранични категории и ценности, 
защото всички те без изключение по един или друг начин са били табуирани 
от класическия естетически дискурс. За немската писателка Рикарда Хук ро-
мантиците са откривателите на безсъзнателното; творчеството им черпи 



15

Естетически бележки по края на романтизма

от съкровищниците на импулсивното и емоционалното, опиянението, съня, 
смъртта, на мистиката, вярата, религията в нейните разновидни проявления и 
оставя дълбоки отзвуци във философията на живота и екзистенциализма (от 
Шопенхауер, Киркегор, Ницше, Фройд – до Камю, Лакан, Фуко…).

Дори самата категория красиво, осева за класическата естетика, се раз-
ширява с развитието на романтическите концептуални търсения отвъд та-
буираното. За младия Шлегел дефиницията на красивото, от една страна, 
все още е близка до уравновесеното класическо определение: „Красиво е 
това, което ни напомня за природата, следователно възбужда чувството 
за безкрайната жизнена пълнота. Природата е органическа и затова най-
висша красота; вечна е и винаги с жизнена сила на растителен организъм; 
същото важи за морала и за любовта“ (Schlegel 1984а, p. 227, фр. 86). От 
друга страна обаче, красивото вече не е само тъждественост: „Красиво е 
това, което е едновременно привлекателно и възвишено“ (Schlegel 1984в, 
p. 171, фр. 108), хармонията на вътрешно и външно, крайно и безкрайно 
вече съдържа в себе си противоречието на крайно и безкрайно в структура-
та на възвишеното: за Шелинг например красивото и възвишеното, в този 
смисъл, са двете страни на едно и също и красотата, като такава, трябва 
да е страшна (срв. Schelling 1983, p. 358). По-късно този мотив е разгър-
нат в романите на Юго: красивото е представено неизменно в драматичен 
сблъсък с грозното (както и моралното – с порочното); красота и смърт са 
равнозначни: „Смъртта и Красотата са две дълбини, / които съдържат 
толкова много сянка и лазур, че приличат / на две ужасни и плодовити 
сестри / с една и съща загадка, с една и съща мистерия“ (из стихотворе-
нието на Юго Ave, Dea, moriturus te salutat, 1876 г.). Дори при Гьоте личи 
един типично романтически уклон към неоплатонизма в неговото разбира-
не на красотата като „прафеномен“.

Когато вече не красивото е центърът на естетическото, а пограничността 
във всички гореизброени категории-ценности и красотата започва да се про-
мисля в зависимости от това погранично, последните наследници на йерар-
хичната ценностна структура в естетическия категориален апарат са възви-
шеното, ироничното, трагичното и парадоксалното, взети в техния собствено 
естетически аспект. Тези категории разкриват не толкова обаче афирмативна 
позиция в романтическата ценностна система и разграничаване на феномени 
като безобразното и низкото, противоположни по знак, колкото свидетелст-
ват за частична или пълна несъизмеримост на вътрешното (нереализируемия 
идеал) с външния свят. Романтическата ирония е сродна с безкрайното „пре-
възходство на духа над материята“ във възвишеното, с по-високата степен на 
култивиране на човешкото съзнание, с резултата на негативното застигане на 
естетическия обект – негативното удоволствие във възвишеното има аналог в 
мига на хармония в иронията: „Иронията произтича от единението между 



16

Силвия Борисова

усета за изкуството да живееш, и научния дух, от съгласуването на съвър-
шената философия на природата със съвършената философия на изкуството“ 
(Schlegel 1984б, p. 156, фр. 108).

В програмната си статия Върху изучаването на гръцката поезия (1797)  
Фр. Шлегел синтезира „модерните“ тенденции на романтическата естетика 
и изкуство, надхвърлящи всяка класическа концепция и на практика продъл-
жаващи да бележат и днешното изкуство и дни: „Съвременната поезия (…) 
не дава удовлетворение и цялостност, обективна и завършена красота, изо-
бразявайки нерядко безобразното, вътрешния дисонанс и отчаяние. (…) За 
съвременната поезия са отличителни „хаосът“ и „анархията“, смесването на 
наука и изкуство, истина и красота („философията поетизира, а поезията фи-
лософства“), (…) в нея като цяло преобладава „характерното, индивидуално-
то и интересното“; свойственото за нея неспирно движение на рефлексията 
поражда „неуморен стремеж към новото, пикантното и поразителното“, 
към „шокиращото“ – „отвратителното“, „авантюристичното“, „ужасното“ 
(вж. Popov 1984, p. 10). За Шлегел е нужна и вече започнала с романтизма 
„естетическа революция“, призвана да обнови моралния и обществения кли-
мат на своето време (пак там; вж. и Dianova 1999, p. 99). С това според Вален-
тин Ангелов модернизмът, съответно и авангардизмът в изкуството се оказ-
ват предизвестени в естетическите теории повече от половин век по-рано, 
преди да се утвърдят в художествената практика (вж. Angelov 1995, p. 139). 
Фр. Шлегел и Золгер, редом с Хегел, дават вещаещи поновому ориентираното 
изкуство теории.

Патос на настоящия встъпителен първи раздел е именно въпросът как ро-
мантическият завет се оказва състоятелен вече повече от две столетия, особе-
но предвид разпада на йерархичността на ценностните системи и порядъци, 
именно от която йерархичност черпи романтизмът своята далновидност? Или 
през разбор на настояването на Адорно: какво значи не само драматургични-
те, но и екзистенциални естетически ценности „в съвременното изкуство тра-
гично и комично“ да западат, но същевременно като западащи, да се запазват 
в съвременните художествени и естетически процеси? 

2. Романтическото като повторение и метаморфоза. Мястото на есте-
тическите ценности след изтръгването на „вертикалите на Духа“ в усло-
вията на „хиляда плоскости“

Ако мото на модернизма е фразата на Рембо „Трябва да бъдем абсолютно 
модерни!“ и двигател на модерността са новото и небивалото, а всъщност 
още отбелязаният от Фр. Шлегел „неуморен стремеж към новото, пикантното 
и поразителното“, то в своята Постмодернистка философия на изкуството: 
източници и съвременност Дианова (Dianova 2000) обръща внимание на из-
местване на движещата сила и център към частичното повторение и иновира-



17

Естетически бележки по края на романтизма

нето. В условията на изсипване на „хилядата плоскости“ на Дельоз и Гатари 
от руините на кулите „вертикали на Духа“, в постмодерността няма такава йе-
рархия, строен порядък или система, спрямо която да бъде обособен момент 
на внасяне на абсолютно новото (за сравнение, за Хегел едва с внасянето на 
порядък на отношение на идея и сетивен израз в символичната художествена 
форма чудото добива легитимност). Дианова взима този принцип от Разли-
чие и повторение на Дельоз, но тук прозира още и механизмът на Ницшевия 
вечен възврат, онази обреченост на повторение, кълняща в самото начеване 
на метаморфозата.

Фокусът на романтиците върху безсъзнателното и маргинализираното от 
официалния философско-естетически дискурс, отбелязан от Хук, е всъщност 
не новост, а именно завръщане към колективните културни сфери на мито-
логията, религията, изкуството, мистиката, началата на науката. Това обаче е 
съзнателно и рефлексивно, критическо завръщане, съпроводено от иронията 
към самия колективизъм (колективността на митологията) и издигането на 
„новата митология“ като религия на индивидуалната субективност, на въз-
можното, на „трансценденталната поезия“.

В предговора към книгата на Манфред Франк Философските основания 
на ранния немски романтизъм (Frank 2004) Е. Милан-Цайберт отбелязва, че 
един от най-важните приноси на т. нар. „Шлегелова школа“ е историческият 
обрат, който е реализирала тя. В рецепция на Кант ранните романтици ха-
рактеризират своето съвремие като „епоха на критицизма“ – критицизъм оба-
че, който те за разлика от Кант историзират по особен начин, тъй като го ком-
бинират с абсолютния трансцендентален синтез, обезсмислящ преследването 
на правдоподобната историческа последователност (cf. Millán-Zaibert 2004,  
pр. 5, 8 – 9). От интерпретацията на фихтеанската позиция, че изкуството 
„прави трансценденталната гледна точка обичайна“, тръгва изискването за 
концентрация върху самото произведение, т. нар. иманентен, или вътрешен 
подход в художествената и литературната критика, разпространен и до днес 
и тъкмо противоположен на историческото полагане на творбата в нейната 
епоха и биографията на автора ѝ.

Наред с иманентния подход критицизмът се разгръща и в друга посока 
– тази на интертекстуалността (в изкуството, литературата и философия-
та), основана на множествеността на интерпретациите, която намира своя-
та легитимност, от една страна, в универсалността на трансценденталната 
естетическа субективност, а от друга – в идеята за вечния възврат (Де-
льоз, Еко), в повторението различие, в еклектиката по Бодлер, в пастиша 
по Джеймисън. Още Ницше е прозрял в тази тенденция към повторение в 
художественото творчество началото на края на изкуството (вж. Dianova 
1999, p. 139), което по-късно за Бордияр се изразява в невъзможността за 
създаване на нови форми и в изчезването на изкуството „като вдъхнове-



18

Силвия Борисова

ние“ в последните десетилетия на ХХ век. Дельоз оптимистично наблю-
дава една „синхронна игра на всички тези повторения“, ефектът на която е 
винаги различен (вж. Deleuze 1999).

В процеса на съвременната колонизация на културния дискурс (срв. термина 
на А. Кьосев „самоколонизация“ на културата – Krastev, Kyosev, Vatsov 2019), 
обединяващ изкуство, наука, религия, философия, политика… – се наблюдава 
практическото обективиране на онзи тотален синтез, за който са копнеели 
романтиците: „Което се случва в поезията, не се случва никога или се случва 
винаги“ (Schlegel 1984в, p. 170, фр. 101) – с всички негови възможни следствия 
обаче: именно като трансцендентална буфонерия. И тъй като този синтез стъп-
ва на „трансцендентални основи“, на принципите на формулираната от Фуко 
съвременна епистема (имаща за начало Кант и романтизма), тъй като съще-
временно е рухнала и вертикалата на ценностите, включително естетическите 
– хармонията на вътрешно и външно, дух и материя, идея и сетивен облик сега 
е подменена от хоризонталната диалектика на видимото и невидимото (Мерло-
Понти), на жизнения порив и кухата материя (Бергсон), на взаимодействието 
на дисконтиуитетите (Фихтевата концепция за безкрайното ставане – Шлегело-
вата „верига от фрагменти“ – Лиотаровата реплика „светът неспирно начева“), 
на реалността и събитието. Мерло-Понти обаче преследва онзи хиазъм, в който 
„ние ставаме другите и ние ставаме свят“ (Merleau-Ponti 2000, p. 169), Бергсон 
проследява органичната взаимозависимост на жизнения порив и материалния 
свят, а за Лиотар и Бадиу една процедура на истината е немислима без реал-
ността като инерция на света: по простата причина, че единствено инерцията е 
презентируема. Събитието нарушава установените кодове, неговата формула е 
„в същото време изобретяване на формата“ – но „само тогава болката в света се 
превръща в радост“ (Liotar 2002; Badiou 2007, p. 92).

Когато перифериите и маргиналиите са центърът, тези естетически катего-
рии, чиято възможност за възникване е била йерархичната ценностна система, 
сега намират легитимността си тъкмо в тази пограничност, от своя страна, не 
по-малко захранена от някогашното наличие на система. Възвишеното, иро-
ничното, трагичното, абсурдното по силата на културното обективиране на 
обявения от романтиците синтез са (сякаш) надживели разпада на йерархич-
ната ценностна несъизмеримост и усилено участват в процесите на постмо-
дернистката диалектика на хоризонтите. Някогашната критика на Хегел към 
романтизма, че нещото-в-повече на твореца спрямо неговите творби остава 
празна затвореност в себе си и абстрактност, когато няма излаз навън, се раз-
тваря в момента, в който трансценденталната употреба на въображението се 
обръща с опакото си навън и се виртуализира в тази своя обективираност. Ав-
густ Шлегел в коментар върху Золгер настоява, че в крайна сметка, иронията 
е „демаркационна сила, която точно учи човека да остане в действителността, 
учи го в демаркационното ограничение да търси своята истина“ (Kirkegor 



19

Естетически бележки по края на романтизма

1993, p. 299; подч. м. – С. Б.); по-късно за Т. Ман например иронията „запазва 
дистанцията по отношение на всички неща“ (Angelov 1995, p. 104). 

Краят на романтизма настъпва в невъзможността да бъде открит обаче кон-
структивен край на иронията, в превръщането на ироника в обект на собствена-
та му ирония, в себеразяждането на творческото съзнание: това е Киркегоровата 
версия. И напротив, в История на смеха и насмешката Жорж Миноа продъл-
жава конструктивната версия, подета от Август Шлегел: за Миноа „към края на 
ХХ век иронията се генерализира и демократизира (…) модерният дух съвпада 
все по-малко със света, той вече се разминава с реалността, иронизира всичко, 
защото превръща всичко във виртуалност и границата между виртуално и реално 
е все по-размита“ – затова съвременният човек трябва да поддържа една дистан-
ция спрямо виртуалната реалност, за да оцелее и именно ироничната усмивка му 
помага виртуалността „да не погълне“ съзнанието му (Kanev 2007).

3. Романтизмът като епистема. Край или безкрайно утвърждаване на 
зараждането на модерната естетическа субективност? 

За Фуко вододелът на класическата и съвременната епистема е краят на 
XVIII век, във философски план белязан тъкмо от Кантовия критицизъм, от-
крил възможност за друга метафизика, чиято цел е откритото поставяне на въ-
проса за всичко това, което лежи отвъд границите на всяка представа и се явява 
неин източник и първоначало. В този смисъл, метаморфозата на съвременното 
разбиране за същността на човека, твореца, изкуството е резултат на кризата 
на всепроникващото – в антропологичния, в идентичностния, в художествения 
проект – ratio, отправило взор отвъд пределите си; и по-конкретно – резултат на 
разгърналия Кантовата двойственост на човешкото същество романтизъм. Ние 
мечтаем за пътешествие през вселената, пише Новалис в своите Фрагменти, но 
нима вселената не е заключена вътре в нас; ние не познаваме дълбините на нашия 
дух, а именно нататък води тайнственият път… (cf. Novalis, Blüthenstaub, 1798,  
fr. No. 16; Beiser 1998, р. 294). По повод на Кантовия дуализъм Сафрански за-
ключава, че всемирната чуждост може би, в крайна сметка, е „най-плътната 
иманенция“ на материята, на телесното. Защото „рефлектираме, но същевре-
менно сме гърбът на огледалото. (…) По такъв начин веднъж възвеличената 
трансценденция се трансформира в сляпото петно на съществуването ни, в 
„тъмнината на преживявания момент“ (Блох)“ (Safranski 1991, р. 114).

Затова и Шлегеловото определение на духа като философия на матери-
ята (Schlegel 1984б, p. 153, фр. 82), удържало, от една страна, нишката Пло-
тин – Шелинг, от друга отваря широки възможности за реинтерпретация на 
някога високите в естетическата ценностна йерархия възвишено, иронично, 
трагично… в постмодернистки контекст. Някогашното „превъзходство на 
духа над материята“ за Лиотар е било доведено до разрив между дух и ма-
терия: неглижираната от духа материя се оказва съвършено иматериална, 



20

Силвия Борисова

необективируема, неподлежаща на дисекцията на анализа: и на свой ред, 
тя става това, „което не се обръща към духа“. По такъв начин погранич-
ните естетически категории-ценности остават вклинени в диалектиката (и 
разривите) на дух и материя в постмодернизма. Тъкмо тук обаче за Лио-
тар авангардите в живописта поставят край, „завършват романтизма, тоест 
модерността, която – в пълен и рекурентен смисъл (…) – е изчезването на 
устойчивото регулиране между сетивното и умопостигаемото. Но в същото 
време, те са излаз от романтичната носталгия, тъй като не търсят непре-
зентируемото възможно най-далеко като загубено начало или край, за да го 
презентират в сюжета на картината, а във възможно най-близкото, в самата 
материя на творческия труд“ (Liotar 1999, p. 126). 

Краят на изкуството за Хегел идва с осъзнаването, че не остава нищо 
друго освен условията на времето и пространството. Според Лиотар в пост-
модерността тази криза се задълбочава: „не ни остават вече дори простран-
ството и времето“ (пак там, 116)3. Краят на изкуството за Ницше идва с на-
чалото на романтизма: с периода на „треската на революцията“, както пише 
той в Човешко, твърде човешко (Nietzsche 1993, р. 82). Разрушаването на йе-
рархичните порядъци и всяка последователност са пряко свързани с обекти-
вирането и виртуализирането на абсолютния синтез, бил той и колонизация 
на културния дискурс над всички останали. Възвишеното се промисля от 
Лиотар в едно със събитието и дисконтинуитета; за Бадиу събитието на ис-
тината (винаги частна, защото „няма Небе на истините“ – Badiou 2004, p. 41)  
се внася равноценно през изкуството, политиката, науката, любовта. Въпро-
сите за връзката между познавателната и естетическата сфера, както и меж-
ду любовта, еротическото и естетическото отдавна са застъпени в западната 
философско-естетическа мисъл. Фр. Шлегел обаче вероятно е първият, за 
когото политическото е иманентно на естетическото: „Поезията е репу-
бликанска реч, една реч, която сама си е закон и сама си е цел: в нея всич-
ки части са свободни граждани и имат право да гласуват“ (Schlegel, 1984б,  
p. 151, фр. 65) – тази теза ще звучи все така ярко в критическата теория в 
лицето на Адорно и Х. Маркузе, както и във философско-естетическите тру-
дове на Дюфрен, Бадиу, Рансиер.

Повсеместният пастиш, загубата на чувство за стил (по Ницше), взаим-
ната игра на въображение и разсъдък, препускаща и обединяваща различни 
дискурси, художествени жанрове и видове, включително на територии извън 
самото изкуство, разкриват съвременната фигура на ироника, който преди да 
бъде трагически герой и пророк, е играещ човек. В Дехуманизацията на изку-
ството – феномен, който Ортега наблюдава през първата четвърт на ХХ век, 
той изтъква, че „няма съмнение: Европа навлиза в период на детство“ (Ortega 
y Gasset 1984, p. 263): фигурата на ироника тук е фигурата на детето, централ-
на още за немските романтици. Във Веселата наука Ницше предусеща инте-



21

Естетически бележки по края на романтизма

ресен и дори налудничав период в човечеството, в който всеки е убеден, че 
е способен на почти всичко, узрял почти за всяка роля, когато всеки изпитва 
себе си, импровизира, отново изпитва, изпитва с удоволствие, когато изчезва 
всяка природа и започва изкуството; когато „актьорите“ от всякакъв род 
се оказват неподправени богове (срв. Nietzsche 1990, р. 637). Но този роман-
тически импулс е осъзнаването на необходимостта му на фона на неговата 
загуба – това е заключението на В. Вейдле в Умиращо изкуство (Veydle 1996): 
романтизмът е и винаги ще бъде, „воля за изкуство“.

Три са дискутираните версии за край на романтизма като идейност:  
1) разрушителната сила на иронията, доведена до самоирония; 2) изчезване на 
устойчивото регулиране на дух и материя, на порядъка/системата, в която са 
положени; както и 3) смъртта на твореца – началото на читателя. Но наред с 
това самият културноисторически период на романтизма оставя белези ната-
тък и е последван от направления като неоромантизма, постромантизма, по-
стнеоромантизма, които, сами по себе си, се разгръщат отвъд художественото 
в завършени ценностни светогледи.

Бердяев вижда в лицето на романтиците „нашите духовни деди“ (Berdyaev 
1991, p. 17), а за Лиотар „всички сме деца на романтизма“. Козловски пише в 
Културата на постмодерна, че романтиците сега ни изглеждат истински реа-
листи, тъй като много по-ясно от реалистите и просветителите са „забелязали 
приближаващия проблем на модерна (съвременността) и проблемния харак-
тер на обществената модернизация“ (Kozlovski 1997, p. 30). Б. Ръсел, от своя 
страна, вижда редица черти на Шопенхауеровия свят като воля и представа, 
получил по-широко разпространение от 70-те години на XIX век насам – вре-
мето, в което Бердяев вижда по-широкия прием на романтическите възгледи, 
все така актуални и в постмодерната културна ситуация, защото според него 
са родили „новия човек“ (Berdyaev 1991, p. 13; Dianova 1999, p. 94).

Затова, ако красивото е било осева категория на класическата естетика, 
а естетическото е метакатегорията на некласическата, то може да се каже, 
че романтическото е онази осева категория, снета в осмислянето на цялата 
съвременна епистема и продължаваща да настоява върху метанаратива на чо-
века след края на всички останали големи наративи.

NOTES/БЕЛЕЖКИ
1. Нем. букв. цялостна художествена творба.
2. Тази идея е същевременно един от мостовете, които пряко свързват роман-

тизма с естетиката на символизма.
3. Цитатът е от Нещо като: „комуникация… без комуникация“: в повечето си 

статии и студии в Нечовешкото Лиотар разгръща своята интерпретация на 
начина, по който се случва в авангарда краят на романтизма.



22

Силвия Борисова

ЛИТЕРАТУРА
АДОРНО, Т., 2002. Естетическа теория. София: АГАТА-А.
АНГЕЛОВ, В., 1995. Речник на термините по естетика. София:  

Булвест 2000.
БАДИУ, А., 2004. Етика. Опит върху съзнанието за зло. София: Литавра.
БЕРДЯЕВ, Н., 1991. Философия неравенства // Русское зарубежье.  

Ленинград: Лениздат.
ВЕЙДЛЕ, В. В., 1996. Умирание искусства. Санкт-Петербург: Аксиома.
ГАЙДЕНКО, П., 1997. Трагедия эстетизма. Москва: Республика.
ДЕЛЬОЗ, Ж., 1999. Различие и повторение. София: Критика и хуманизъм. 
ДИАНОВА, В. М., 2000. Постмодернистская философия искусства:  

истоки и современность. Санкт-Петербург: Петрополис. 
КИРКЕГОР, С., 1993. Върху понятието за ирония. София: УИ „Св. Кли-

мент Охридски“.
КОЗЛОВСКИ, П., 1997. Культура постмодерна. Москва: Республика.
КРЪСТЕВ, И., КЬОСЕВ, А., ВАЦОВ, Д., 2019. Популизъм и пропаган-

да. (Дискусия). Култура. 14.10. [видяно 25 февруари 2023]. Достъпно 
от: https://kultura.bg/web/%D0%BF%D0%BE%D0%BF%D1%83%D0
%BB%D0%B8%D0%B7%D1%8A%D0%BC-%D0%B8-%D0%BF%D
1%80%D0%BE%D0%BF%D0%B0%D0%B3%D0%B0%D0%BD%D0
%B4%D0%B0/

КЪНЕВ, В., 2007. Смешният смях в консумативното общество. Монд  
Дипломатик. Юли. http://bg.mondediplo.com/2007/07/article152.html

ЛИОТАР, Ж.-Фр., 1999. Нечовешкото. София: СОНМ.
ЛИОТАР, Ж.-Фр., 2002. Постмодерни поуки. София: Критика и хуманизъм.
ЛУКАЧ, Д., 1986. Своеобразие эстетического. Т. 2. Москва: Прогресс.
МЕРЛО-ПОНТИ, М., 2000. Видимото и невидимото. София: Критика и 

хуманизъм.
НИКОЛЧИНА, М., 1988. Лириката на романтиците. Западноевропейски 

поети романтици. Антология. София: Отечество.
НИЦШЕ, Фр. 1990. Веселая наука. // Ницше, Фр. Собрание сочинений в 

2-х томах. Т. 1. Москва: Мысль.
НИЦШЕ, Фр., 1993. Човешко, твърде човешко. Книга за свободните  

духове. Том I. София: Христо Ботев.
НОВАЛИС, 1984. Фрагменти. Естетика на немския романтизъм. Анто-

логия. Съст. Исак Паси. София: Наука и изкуство, с. 299 – 361.
ОРТЕГА-И-ГАСЕТ, Х., 1984. Дехуманизацията на изкуството. Естетиче-

ски есета. София: Наука и изкуство, с. 223 – 265.
ПОПОВ, Ю., 1984. Философско-эстетические воззрения Фридриха Шле-

геля. // Шлегель, Ф. Эстетика. Философия. Критика. Т. I. Москва: Ис-
кусство, с. 7 – 37.



23

Естетически бележки по края на романтизма

РЬОВЕРДИ, П., 1997. Образът (1917). Френски поети сюрреалисти. 
(Антология). Увод, съставителство, бележки и превод: Стефан Гечев.  
София: Колибри, с. 107 – 108.

ХЕГЕЛ, Г. В. Ф., 2004. Естетика. Т. 1. София: Изток-Запад.
ШЕЛИНГ, Ф. В., 1983. Система на трансценденталния идеализъм.  

София: Наука и изкуство.
ШЛЕГЕЛ, Фр., 1984а. Идеи. Естетика на немския романтизъм. Антоло-

гия. Съст. Исак Паси. София: Наука и изкуство, с. 219 – 236.
ШЛЕГЕЛ, Фр., 1984б. Критически фрагменти. Естетика на немския 

романтизъм. Антология. Съст. Исак Паси. София: Наука и изкуство,  
с. 143 – 160.

ШЛЕГЕЛ, Фр., 1984в. Фрагменти. Естетика на немския романтизъм. 
Антология. Съст. Исак Паси. София: Наука и изкуство, с. 160 – 219.

ШЛЕГЕЛЬ, Ф., 1983. Разговор о поэзии. Эстетика. Философия. Крити-
ка. Том I. Перев. Ю. Н. Попова. Москва: Искусство, с. 365 – 417.

BADIОU, A., 2007. The Century. Cambridge: Polity Press.
BEISER, Fr. C., 1998. A Romantic Education: The Concept of Bildung in 

Early German Romanticism. // Rorty, A. (Ed.). Philosophers on Education: 
Historical Perspectives. Routledge, pp. 284 – 299.

FRANK, M., 2004. The Philosophical Foundations of Early German 
Romanticism. Transl. Elizabeth Millán-Zaibert. State University of New 
York Press.

Kritische Friedrich Schlegel Ausgabe. 1958. Hrsg. von Ernst Behler unter 
Mitwirkung von Jean-Jacques Anstett und Hans Eichner. München – 
Paderborn – Wien. No. 18.

MILLÁN-ZAIBERT, E., 2004. What is Early German Romanticism? 
(Introduction). // Frank, M. 2004. The Philosophical Foundations 
of Early German Romanticism. State University of New York Press,  
pp. 1 – 21.

RANCIÈRE, J., 2001. S’il y a de l’irreprésentable. Le Seuil. 1(36), 81 – 102.

REFERENCES
ADORNO, T., 2002. Esteticheska teoriya. Sofiya: AGATA-A.
ANGELOV, V., 1995. Rechnik na terminite po estetika. Sofiya: Bulvest 2000.
BADIOU, A., 2004. Etika. Opit varhu saznanieto za zlo. Sofiya: Litavra.
BADIОU, A., 2007. The Century. Cambridge: Polity Press.
BEISER, Fr. C., 1998. A Romantic Education: The Concept of Bildung in 

Early German Romanticism. // Rorty, A. (Ed.). Philosophers on Education: 
Historical Perspectives. Routledge, pp. 284 – 299.

BERDYAEV, N., 1991. Filosofiya neravenstva // Russkoe zarubezhie. 
Leningrad: Lenizdat.



24

Силвия Борисова

DELEUZE, G., 1999. Razlichie i povtorenie. Sofiya: Kritika i humanizam. 
DIANOVA, V. M., 2000. Postmodernistskaya filosofiya iskusstva: istoki i 

sovremennosti. Sankt-Peterburg: Petropolis. 
FRANK, M., 2004. The Philosophical Foundations of Early German 

Romanticism. Transl. Elizabeth Millán-Zaibert. State University of New 
York Press.

GAYDENKO, P., 1997. Tragediya yestetizma. Moskva: Respublika.
HEGEL, G. W. F., 2004. Estetika. T. 1. Sofiya: Iztok-Zapad.
KANEV, V., 2007. Smeshniyat smyah v konsumativnoto obshtestvo. Mond 

Diplomatik. Juli. http://bg.mondediplo.com/2007/07/article152.html
KIRKEGOR, S., 1993. Varhu ponyatieto za ironiya. Sofiya: Sv. Kliment 

Ohridski.
KOZLOVSKI, P., 1997. Kulytura postmoderna. Moskva: Respublika.
KRASTEV, I., KYOSEV, A., VATSOV, D., 2019. Populizam i propaganda. 

(Diskusiya). Kultura. 14.10. [viewed 25 February 2023]. Available from: https://
kultura.bg/web/%D0%BF%D0%BE%D0%BF%D1%83%D0%BB%D0%B
8%D0%B7%D1%8A%D0%BC-%D0%B8-%D0%BF%D1%80%D0%BE%
D0%BF%D0%B0%D0%B3%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D0%B0/

Kritische Friedrich Schlegel Ausgabe. 1958. Hrsg. von Ernst Behler unter 
Mitwirkung von Jean-Jacques Anstett und Hans Eichner. München – 
Paderborn – Wien. No. 18. 

LIOTAR, J.-Fr., 1999. Nechoveshkoto. Sofiya: SONM.
LIOTAR, J.-Fr., 2002. Postmoderni pouki. Sofiya: Kritika i humanizam.
LUKACH, D., 1986. Svoeobrazie yesteticheskogo. T. 2. Moskva: Progress.
MERLEAU-PONTI, M., 2000. Vidimoto i nevidimoto. Sofiya: Kritika i 

humanizam.
MILLÁN-ZAIBERT, E. 2004. What is Early German Romanticism? 

(Introduction). // Frank, M. 2004. The Philosophical Foundations of Early 
German Romanticism. State University of New York Press, pp. 1 – 21.

NIETZSCHE, Fr., 1990. Veselaya nauka. // Nietzsche, Fr. Sobranie sochineniy 
v 2-h tomah. Т. 1. Moskva: Maysla.

NIETZSCHE, Fr., 1993. Choveshko, tvarde choveshko. Kniga za svobodnite 
duhove. Тоm I. Sofiya: Hristo Botev.

NIKOLCHINA, M., 1988. Lirikata na romantitsite. Zapadnoevropeyski poeti 
romantitsi. Antologiya. Sofiya: Otechestvo.

NOVALIS, 1984. Fragmenti. Estetika na nemskiya romantizam. Antologiya. 
Sast. Isak Pasi. Sofiya: Nauka i izkustvo, s. 299 – 361.

ORTEGA Y GASSET, H., 1984. Dehumanizaciyata na izkustvoto. Esteticheski 
eseta. Sofiya: Nauka i izkustvo, s. 223 – 265.

POPOV, J., 1984. Filosofsko-yesteticheskie vozzreniya Fridriha Shlegelya. // 
Shlegel, F. Yestetika. Filosofiya. Kritika. T. I. Moskva: Iskusstvo, s. 7 – 37.



25

Естетически бележки по края на романтизма

RANCIÈRE, J., 2001. S’il y a de l’irreprésentable. Le Seuil. 1(36), 81 – 102.
RYOVERDI, P., 1997. Obrazat (1917). Frenski poeti syurrealisti. (Antologiya). 

Uvod, sastavitelstvo, belezhki i prevod: Stefan Gechev. Sofiya: Kolibri, s. 
107 – 108.

SCHELLING, F. W., 1983. Sistema na transcendentalniya idealizam. Sofiya: 
Nauka i izkustvo.

SCHLEGEL, F., 1983. Razgovor o poyezii. Yestetika. Filosofiya. Kritika. Tom 
I. Perev. J. N. Popova. Moskva: Iskusstvo, s. 365 – 417.

SCHLEGEL, Fr., 1984a. Idei. Estetika na nemskiya romantizam. Antologiya. 
Sast. Isak Pasi. Sofiya: Nauka i izkustvo, s. 219 – 236.

SCHLEGEL, Fr., 1984b. Kriticheski fragmenti. Estetika na nemskiya 
romantizam. Antologiya. Sast. Isak Pasi. Sofiya: Nauka i izkustvo,  
s. 143 – 160.

SCHLEGEL, Fr., 1984v. Fragmenti. Estetika na nemskiya romantizam. 
Antologiya. Sast. Isak Pasi. Sofiya: Nauka i izkustvo, s. 160 – 219.

VEYDLE, V. V., 1996. Umiraniye iskusstva. Sankt-Peterburg: Aksioma.

AESTHETIC NOTES ON THE END OF ROMANTICISM

Abstract. The article aims to present, in a comparative analysis between the 
romanticist value subjectivity and the postmodern one (which for Lyotard is no less 
“tribute to romanticism”), the metamorphosis of the most reflective, or borderline 
aesthetic categories-values (the sublime, the ironic, the tragic as a “tragedy of 
existence” in the sense of Losev; the absurd in its aesthetic interpretation, etc.): 
how, after the “verticals of the Spirit” have been torn out and in the conditions of “a 
thousand plateaus”, these values continue to be not just thinkable and possible, but 
precisely they give legitimacy to the modern aesthetic. This is also the context of 
interpretation of the question of the end of romanticism, logically intertwined with 
other discussed ends with an axiological basis—of the complete personality, of art, 
of “great narratives”…

Keywords: romanticism; postmodernity; aesthetic subjectivity; aesthetic values; 
Fr. Schlegel; Lyotard

 Dr. Sylvia Borissova, Assoc. Prof.
ORCID iD: 0000-0002-8550-2012

Department of Culture, Aesthetics, Values
Institute of Philosophy and Sociology

Bulgarian Academy of Sciences
4, Serdika St.

1000 Sofia, Bulgaria
E-mail: sylvia.borissova@gmail.com


